## दामोदर यांचे खदेशी आगमन

हार्वर्ड विद्यापीठाने अमेरिकेतील काही निवडक हायस्कुलांना मान्यता दिली होती. आणि त्यांतृन ने वरच्या श्रेणीत पास होत असत त्या विद्यार्थ्योंना एन्ट्रन्स परीक्षेशिवाय हार्वर्ड विद्यापीठात प्रवेश मिळे. अशा हायस्कुलांपैकीच दामोदर शिकत होता ते केंब्रिज हायस्कुल होते. टामोदर वरच्या वर्गीत आलेला असल्यामुळे त्याला हार्वर्डमध्ये प्रवेश तर मिळालाच, पण त्याशिवाय एक स्कॉलरशिपही मिळाली, पण त्याला घरची आठवण होऊन त्याचे लक्ष अभ्यासाकडे लागेनासे झाले. तेव्हा धर्मानंदांनी डॉ. बुड्मना तार करून दामोदर यास भारतात बोलावन घेतले.

धर्मानंदांना, दामोदर यास हिंदुस्थानात कोणत्याही शिक्षणसंस्थेत पुढील शिक्षणा-करिता प्रयेश मिळेल असे बाटत होते. त्यामुळे त्यांच्यावरील व्यांचाही बोजा कमी होणार होता. त्यांनी आपले कर्ज तर एव्हाना फेड्सन टाकले होतेच! हे सर्व लक्षात बेऊन, धर्मानंदांनी आपले बेतन गुजरात विद्यापीठात्न एकदम दिख्शे रुग्यांनी कमी करून बेतले. अशा रीतीने जरी ते एका धर्मसंकटात्न सुटले होते, तरी त्यांच्यापुढे एक नवेच संकट येऊन उमे राहिले. दामोदर यांनी अमेरिकेत दिलेल्या परीक्षेला भारतातील कोणत्याच विद्यार्प ठाने मान्यता दिलेली नव्हती. त्यामुळे येथे त्यास कोणत्याही कॉलेजात्न प्रवेश सहजासहजी मिळणे शक्य नाही असे दिस्न आले. स्वतः एका विद्यार्प ठात काम करीत असल्यामुळे, आपल्या मुलास खास अशी सवलत कोणत्याही विद्यार्प ठाककी मागण्यास धर्मोनंद तथार नव्हते. यामुळे शेवटी अमेरिकेस जाण्याचाच विचार त्यांना नक्की करावा लगाला.

१९२६ च्या जानेवारीमध्ये दामोदरसह ते अमेरिकेस पोचले. दामोदर याची हार्वर्ड-मध्ये शिक्षणाची नि राहण्याची सोय करून दिली, आणि तेथे फक्त एक वर्ष राहून, ते १९२७ च्या सप्टेंबरमध्ये परत आले. ह्या एका वर्षोत त्यांनी 'विसुद्धिमगा।'चे सगळे संस्करण पूर्ण करून आणि ते छापूनही बेण्याचे काम संपवले होते.

#### रशियाची सफर

अमेरिकेची तिसरी सफर संपन्नन भारतात परतन्यानंतर, आपल्या परनीची भारतातील तीर्थयात्रा करण्याची मनीषा त्यांनी पुरा केजी. एकदोन महिने या तीर्थयात्रेत बालिवस्थानंतर धर्मानंद गुजरात विद्यापीठात जाऊन राहिले. या ठिकाणी ते चार-पाच महिने होते. राहण्याच्या जागेशिवाय या वेळी धर्मानंदांनी दुमरे काही विद्यापीठाकडून घेतले नाही. एवढेच नव्हे तर स्वतःमाठी एक जे स्नानग्रह या ठिकाणी त्यांनी बांधून घेतले, त्याचा १०० स्पये खर्च स्वतःच केला. या काळात विद्यापीठासाठी त्यांनी दोन पुस्तके तथार केली. 'मिडझमिनकायाच्या 'पन्नास सूत्रांचा सारांश, आणि 'सुत्तनिपाताचे' मराठी भाषांतर, यांची नंतर गुजराती भाषांतरे विद्यापीठातर्फें, पुंजाभाई जैन ग्रंथमालेतृन

प्रसिद्ध झाली.

याच काळात पं. जवाहरलाल नेहरू रिश्माला मेट देऊन आले होते. त्यांचा रिश्मासंबंधीचा एक लेख प्रसिद्ध झाला होता. त्यात लेनिनग्राड येथे बौद्ध संस्कृतीच्या अभ्यासासाठी एक संस्था स्थापन झाली असल्याची वगैरे माहिती त्यांनी दिली होती. १४ हा मजकूर वाचून धर्मानंद बुचकळ्यात पडले. सर्व धर्मावर उठलेले बोत्होविक् बौद्ध संस्था स्थापन करण्यास परवानगी कशी देतात १ चीन जपान वगैरे देशांतील बौद्धांना वळवण्याचा तर त्यांचा हेतु नसेल ना १ या संस्थेत काम करण्याची संधी सापडली तर सहजासहजी सोव्हिएट रिश्मात काय चालले आहे, याचा थोडासा अनुभव मिळेल, असे त्यांस वाटू लागले. त्यांनी जवाहरलाटजींना पत्र लिहून त्यांचा सला विचारला. त्यांस आलेल्या उत्तरात, धर्मानंदांनी रिश्माला अवश्य जावे, तेथील अनुभव फार उपयोगी पडेल, असे त्यांनी लिहिले होते. याचवरोबर जवाहरलालजींनी धर्मानंदांना मॉस्को येथील इतर राष्ट्रांशी सांस्कृतिक संबंध ठेवणाऱ्या संस्थेचा (VOKS) पत्ताही पाठवला होता. १५

## प्रो. श्चेबोत्स्कीशी ओळख

जर्मनीच्या बॉन येथील विद्यापीठात, धर्मानंदांचे स्तेही डॉ. वा. अ. मुखठणकर, रिश्चयाचे प्रो. रचेबोत्स्की, आणि अमेरिकेचे डॉ. बुड्म, यांनी प्रो. याकोबी यांच्यापाशी विद्याभ्यास केला होता; आणि म्हणून ते साहजिकच परस्पगंना गुरुबंधू मानीत. नंतरच्या काळात, १९१० साली प्रो. द्वेबोत्स्की आपला न्यायशास्त्राचा अभ्यास पूर्ण करण्यासाठी भारतात आले होते. हे शिक्षण त्यांनी मुंबईत नित्यानंद स्वामी यांच्यापाशी घेतले. या त्यांच्या मुंबईतील, वास्तव्याच्या काळात ते घाटकोपर येथे आपले गुरुबंधू डॉ. मुखठणकर यांच्याबरोबर गहात होते. डॉ. मुखठणकरांमुळे धर्मानंदांची प्रो. रचेबोत्स्कीशी त्या वेळी ओळख झाली होती. याची आठवण आता धर्मानंदांना झाली. त्यानी, 'VOKS'ला एक पत्र पाठवलेच, पण त्याशिवाय दुसरे एक पत्र रचेबोत्स्कीनाही पाठवले.

दोन्ही पत्रांची उत्तरे आली. ' VOKS'ने बौद्ध संस्थेसंबंधी सर्व माहिती लिहिली होती. रचेबोस्स्की धर्मानंदांना विसरले नन्हते. 'अठरा वर्षीनंतर तुमचे पत्र आले, आणि

१४. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. १०, १७ एप्रिल १९३८.

Ry. As this article is written, the newspapers announce that the Leningrade Academy of Sciences has founded an institute for the study of Buddhist Culture. The Institute is compiling an Encyclopaedia of Buddhism, and an International Congress for the study of Buddhist Culture is going to be convened.—Young India, 9th August 1928, Page 267.

जीवनकार्यः विधायकः । २०५

तुम्ही सुखरूप आहात हे जाणून मला फार आनंद झाला. तुम्ही आमच्या देशात आलात तर तुमचे आम्ही यथायोग्य आदरातिथ्य करण्याचा प्रयत्न करू, <sup>१६</sup> असे त्यांचे उत्तर आले. या त्यांच्या पत्रावरून ते तेथील बौद्ध संस्थेचे अध्यक्ष होते, हेही धर्मानंदांना समजले. तेव्हा धर्मानंदांनी तेथे जाण्याचे नक्की केले. त्या काळात परस्पर मुंबईहून रिशयाला जाण्याची सोय नव्हती. म्हणून धर्मानंदांनी बर्लिनद्वारा रिशयास जाण्याच्या इरायाने, ३ मार्च १९२९ रोजी मुंबई सोडली.

# रशियाची अकाडेमी ऑफ सायन्सेस

धर्मानंद लेनिनग्राडला पोचले त्या वेळी त्यांना वेण्यास बौद्ध संस्थेचे चारही सेक्नेटरी आले होते. अध्यक्ष प्रो. रचेबोत्स्की त्या वेळी बाहेर गावी गेले होते. त्यांनी परत आल्या-वर त्यांची राहण्याची सोय आपल्याच घरी केळी.

' ॲकाडेमी ऑफ सायन्सेस ' ही झारच्या कारकीर्टीत स्थापन झालेली संस्था. रिशयात जे शास्त्रज्ञ किंवा भाषाकोविद असत त्यांना या संस्थेत प्रवेश मिळे. एकदाचा या ॲकाडे-मीत प्रवेश मिळाला की अध्यापनाची कटकट त्यांच्यामागे रहात नसे. पूर्ण वेळ अध्याससंशोधनात त्यांना घालवता येत असे. क्वेबोत्स्की यांनी प्रथम संस्थेच्या सभासदांना पार्टीच्या निमित्ताने आपल्या क्री बोळावून त्यांची धर्मानंदांशी ओळख करून दिली, आणि नंतर त्यांस या संस्थेत पाली भाषा शिकविण्याचे काम दिले. यानंतर थोड्याच दिवसांनी त्यांची लेनिनग्राड विद्यापीठातही नेमणूक करण्यात आली.

रचेबोत्स्कीबरोबर सुस्वातीच्या झालेखा पत्रस्यवहारात, त्यांनी धर्मानंदांना जरी अगत्य-पूर्वक रिशयत बोलावले होते, तरी त्यांत आर्थिक दृष्ट्या मात्र धर्मानंदांचा मोठासा फायदा होणार नाही, हे कळविण्यास ते विसरले नव्हते. एण धर्मानंदांचा तेथे जाण्याचा उद्देश हा आर्थिक फायद्याकरिता नसल्यामुळे, त्यांनी या गोष्टीस विशेष महत्त्व दिले नव्हते. एण प्रत्यक्षात ॲकाडेमीकडून मिळणारे शंभर-सच्वाशे स्वब्स त्यांना आपल्या खर्चास लागणाऱ्या रकमेपेक्षा जास्त्व होऊ लागले, आणि तशातच त्यांची विद्याणीठात नेमणूक झाल्यानंतर आणत्वी दोनशे स्वब्स्ची त्यांत भर पडली. या पैशाचे काय करावे हाच त्यांच्यापुढे प्रश्न होऊन बसला. या रिशयन चल्रनाचा रिशयाबाहेर उपयोगही नव्हता. पण शेवटी तेथील परिस्थिती समजून घेण्याचा जो त्यांचा मुख्य उद्देश होता, तो साध्य करण्यात या रकमेचा त्यांनी उपयोग केला. लेनिनग्राड, मास्को, वगैरे शहरे तर त्यांनी पाहून वेतलीच, एण त्याशिवाय तेथील लोकांच्या रहाणीचा वगैरे त्यांनी अभ्यास केला. तसेच त्यांनी तेथील मोठमोठाली ग्रंथालये आणि वस्तुसंग्रहालयेही पाहून वेतली. आणि अशा तन्हेने एक वर्ष रिशयात राहून १९३० सालच्या मुख्यातीस धर्मानंद परत आले. प्रो. रचेबोत्स्की आणि इतर मंडळींकडून त्यांनी तेथे जास्त काळ रहावे असा आग्रहपूर्वक प्रयत्न झाला. पण तेथील हवा प्रकृतीच्या दृष्टीने धर्मानंदांना न मानवस्यामुळे त्यांनी भारतात परतण्यःचा निर्णय घेतला.

### अमेरिकेची चौथी सफर

रशियाहून भारतात आल्यावर धर्मानंदांनी गांधीबींच्या सत्याग्रह मोहिमेत कसा भाग वेतला याची माहिती पुढे येणारच आहे. या वेळी धर्मानंदांना शिक्षा होऊन तुरंगवास भोगावा लागला आहे ही बातमी अमेरिकेस डॉ. वुड्म यांम समजताच, त्यांनी तेथून १०० डॉलर्स धर्मानंदांच्या मुलीकडे पाठवून देऊन त्यांची तुरंगात योग्य व्यवस्था ठेवण्यास कळवले होते, याचा या ठिकाणी उल्लेख केला पाहिजे. आणि नंतर ते तुरंगातून मुटत्याचे कळताच, धर्मानंदांच्या मागे लागून आग्रहपूर्वक डॉ. वुड्सनी त्यांस अमेरिकेस बोलावून वेतले होते. ही त्यांची अमेरिकेची चौथी सफर. या वेळीही धर्मानंद तेथे एका वर्षापक्षा जास्त दिवस राहिले नाहीत. १९३१ च्या ऑक्टोबरात ते तेथे गेले, आणि १९३२ च्या ऑक्टोबरअखेर परत आले. या एका वर्षात इतर काही राहिलेली पाली ग्रंपांच्या संस्करणाची कामे त्यांनी पुरी केली. 'विमुद्धिमगाचे ' इंग्रजी मार्घातर करण्याचे हार्वर्ड विद्यापीठाने ठरवले होते. त्या कामाकरिता धर्मानंदांनी आपले विद्यार्थी पु. वि. बापट यांचे नाव त्या विद्यापीठाम मुचवले होते. बापट यांनी त्या कामास तेथे जाऊन १९२९ मध्येच मुक्वात केली. धर्मानंद आता थकत चालले होते. प्रकृतीही बरोबर राहात नव्हती. त्यामुळे डॉ. वुड्स यांच्या आग्रहास बळी न पडता तेथील एका वर्षाच्या वास्तव्यानंतर ते परतले होते.

२१

# जीवनकार्यः विधायक

धर्मानंदांच्या अलैकिक जीवनाचे अवलोकन केल्याम, त्यांनी आपल्या आयुष्याचा जास्तीत जास्त काळ ज्ञानदानाच्या आणि लोकशिक्षणाच्या कार्यात वेचलेला दिसून येतो. पण याचा अर्थ मात्र हा नव्हे, की आपला देश आणि समाज यांच्या हिताचे इतर कोणतेही कार्य करण्यास ते तथार नसत. उलट, अशा प्रकारचे कोणतेही कार्य ध्यांच्या विचारसरणीस पटणारे असले तर ते ते आपण होऊनच स्वीकारीत, आणि ते शक्य तितके निदांष आणि परिपूर्ण व्हावे याबद्दल झटत. अशा कार्यांपैकी महात्मा गांधींच्या सत्याग्रह-मोहिमेत त्यांनी वेतलेला माग, आणि पार पाडलेली कामगिरी, हे एक आहे. यासंबंधीची माहिती या टिकाणी सविस्तरपणे देणे अगत्याचे आहे.

# स्वातंत्र्यलढ्यातील त्यांची भूमिका

धर्मानंदांची महात्मा गांधींशी प्रथम मेट ते पुण्यात आल्यावेळी १९१६ मध्ये कशी झाली, याचा उल्लेख मागे आलाच आहे. १ ऑगस्ट १९२० रोजी लोकमान्य ठिळक दिवंगत झाले, आणि भारतीय स्वातंत्र्यकार्यांची धुरा महात्मार्जीनी उचलली. ज्या वेळी त्यांनी असहकारितेची रणमेरी फुंकून कार्यास सुरुवात केली, त्या वेळी धर्मानंद अमेरिकेत होते. पण तेथे असतानाही त्यांचे लक्ष भारतातील राजकीय बडामोडींकडे लागून राहिले होते. महात्मार्जीनी सत्य नि अहिंसा या दोन तत्त्वांच्या समन्वयाने जे सत्याप्रहाचे तंत्र अस्तित्वात आणले, त्यात त्यांस बुद्धाच्या शिक्वणीचा आशय दिसून आला. यामुळे ते एकदम महात्मार्जींच्या चळवळीकडे आकर्षित झाले असत्यास नवल नाही. १९२२ मध्ये भारतात आल्यानंतर त्यांनी गांधीर्जींच्या 'गुजरात विद्यापीठात' काम करण्यास सुरुवात केली. त्यामुळे महात्मार्जींच्या तत्त्वज्ञानाचा आणि कार्यपद्धतीचा जवळून अभ्यास करण्याची त्यांस संधी मिळाली. काँग्रेसच्या अधिवेशनांना तर ते न चुकता हजर रहात असत.

#### नब्या विचाराचे संस्कार

हा वेळप्येत धर्मानंदांचे वास्तस्य पाच वर्षोपेक्षा जास्त काळ अमेरिकेत झाले होते. अमेरिकेच्या पहिल्या मेटीतच-बाटेत, प्रवामात असतानाच,-समाजवादी विचारसरणीशी त्यांची ओळख कशी घडून आली, ते त्यांनी मागे सांगितलेच आहे. यासंबंधीचे जास्त स्म्मीकरण ते पुढीलग्रमाणे करतात:

"... १९१० साल्ज्या मे महिन्यापर्येत समाजसत्तावाद म्हणजे काय ह्याची मला नुमती कत्यना देखील नव्हती. आमच्या सामाजिक सुधारणा म्हटत्या म्हणजे मुख्यत्वेंकरून बालविवाह बंद करणें, विश्ववांना पुनर्विवाह करण्यास मोकळीक असणें व जातिमेद मोडणें ह्या असत; आणि राष्ट्रीय सुधारणेचें, 'होम रूल ' मिळवणें हें होतें. बहुजनसमाजाच्या दारिद्रधाचे आणि अज्ञानाचे प्रश्न गौण समजले जात असत. स्वराज्य मिळाल्यावर ते आणेआप सुटणार आहेत, असें आमच्या पुढाऱ्यांस वाटत होतें. अर्थात् समाजवादाच्या तत्त्वज्ञानाची महती कोणालाच ठाऊक नव्हती. रशियन क्रांती झाल्यानंतर काय ती ही परिस्थिति बदल्ली.

समाजवादाच्या मार्गावर मी अकस्मात् आलों. पहिल्या खेपेस अमेरिकेस जात असतां लिव्हरपूरलाच ... समाजसत्तावादाची माहिती मला मिळाली. तेव्हांपासून सोशॅलिझमवरील लहानमोठे ग्रंथ वाचण्याचें मला नुसतें वेड लागून राहिलें. अमेरिकेला पोहोंचल्यावर शक्य तितक्या त्वरेनें मीं सोशिलिस्टांच्या संस्थांचा शोध लावला. डॉ. बुड्स यांचे मेहुणे आपणाला खिश्चन सोशिलिस्ट म्हणबीत असत. स्यांच्याकडून मी बरीच माहिती मिळवली, आणि सोशिलिस्टांच्या बुक डेपोंत मिळणारी उपयुक्त पुस्तकें विकत घेऊन स्यांतील शक्य तेवढीं वाचून काढलीं. कार्ल माक्सेंचा मुख्य ग्रंथ 'कॅपिटल' मात्र मला समजला नाही. पण त्याच्या बहुतेक सिद्धान्तांचा सार मला इतर ग्रंथकारांनी केलेल्या स्पष्टीकरणावरून समजून घेता आला. '' भै

#### विचारक्रांती

ह्या नव्या विचारांचे संस्कार घेऊनच धर्मानंद अमेरिकेनून परतले होते. ह्या विचारांचा त्यांच्या मनावर झालेला परिणाम ते पुढील शब्दात सांगतात:

" ह्या नवीन तत्त्वशानानें माझ्या विचारांत विलक्षण क्रांति घडून आली. म्ठभर इंग्रजांममोर आमच्या पराक्रमी राजेरजवाड्यांचा टिकाव कां लागत नाहीं, आम्ही आमच्या इतिहासाचे कितीहि गोडवे गाइले तरी त्याची पुनरावृत्ति होणें कां शक्य नाहीं, त्यांच्या किंवा गणपतीमारख्या धार्मिक उत्सवाच्या आधारें आजर्चे राज-कारण लढवूं पहाणें कसें निरमयोगी ठरतें, इत्यादि प्रश्नांचा आपोआप उलगडा आला." र

अशा प्रकारे झालेत्या भारताच्या पराधीनतेच्या कारणाच्या उलगड्यातून, त्यांस भारताच्या सुरकेचा जो मार्ग दिस् लागला, तो पुढील स्वरूपाचा होता :

" आतां यापुढें जो आम्हांस संग्राम लढावयाचा आहे, तो जुन्या इति-हासाची ढोलकी वाजवृन लढता येणार नाहीं. या ढोलक्यांना इतिहामग्र इंग्रज घाव ले तर ते मूर्ल ठरतील. खरें सामध्ये कामगागंच्या संघरनेंत सामावलेलें आहे; आणि त्याच्या आह येणाग स्वदेशाभिमान सुदैवानें अद्यापि हिंदुस्थानांत बद्धमूल झालेला नाहीं. जात्यभिमान आमच्यामध्यें आहे, पण समाजवादाच्या तत्त्वासमीर लढण्याइतका तो बलवान नाहीं. त्याला मूठमाती वेऊन समाजाचें दैन्य दूर करण्या-साठीं हिंदुस्थानवासी अमजीवीं समाजवादाच्या तत्त्वाला अनुसरून संघटना करण्यांत आली, तस्च इंग्रजांना येथें रहावें कीं न रहावें [ To be or not to be ] याचा विचार करावा लागेल. स्वकीयांच्या चार-सहा खुनांना ते दाद देतील हें संभवनीय नाहीं. "3

#### समाजवादाच्या प्रसाराचा प्रयत्न

समाजवादाच्या प्रसागने भारताच्या राजकारणाला योग्य दिशा लागेल, असे खांस

१, २, ३. खुलासाः प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ६ वे, १४ नोव्हेंबर १९३७.

वाटत होते. पुण्याच्या 'सुधारकात ' आणि मुंबईच्या 'सुबोध पत्रिकेत ' सहकारी तत्त्वास अनुसल्न कामगारवर्गाची सुधारणा कशी करता येईल, या विषयावर त्यांनी काही लेख या काळात प्रसिद्ध केले. या विषयावर त्यांनी संधी मिळेल तेव्हा व्याख्यानेही दिली. १९१२ साली पुण्याच्या 'वसंत व्याख्यानमालेत ' न. चिं. केळकर यांच्या अध्यक्षतेखाली त्यांनी दिलेल्या व्याख्यानाचा विषय 'कार्ल मार्क्स यांचे चरित्र आणि मते 'हा होता. प्रसिद्ध कम्युनिस्ट पुढारी श्री. अ. डांगे, यांनी 'सोशॅलिस्ट 'नावाचे पत्र काढून समाजवादी विचारसरणी प्रथमतःच लोकांसमोर मांडण्यास सुख्वात केली, ती १९२२ मध्ये. त्यांच्याच पुरस्काराने, भारतीय कम्युनिस्ट पार्टीची कानपूर येथे स्थापना होऊन, या नव्या तत्त्वज्ञानाच्या प्रसारास पद्धतशीर सुख्वात झाली, ती १९२५ मध्ये- यावल्न धर्मानंदांनी या विचारांच्या प्रसाराचे स्तोवाच, यापूर्वी दहा—बारा वर्षे केले हाते, ही गोष्ट लक्षात घेण्यासारखी आहे.

पण एकंदरीत अमजीवी समाजाची संघटना घडवृन आणण्यास माणसाची ज्या प्रकारची मानसिक आणि प्राकृतिक ठेवण असावी लागते, तशी धर्मानंदांची नव्हती दारिद्रध आणि शरीरिक कष्ट यांस त्यांची सदाच तयारी असे. पण जनतेत मिळून—मिसळून वागणे आणि गरज असल्यास त्यांच्या धक्काबुक्कीत शिरून संघटनात्मक कार्य करणे, त्यांस जमणारे नव्हते. या गोष्टीची त्यांना पूर्णपणे जाणीव होती. तेव्हा, आपल्या हातून नसले, तरी समाजात पुढारी म्हणून वावरत असलेव्यांकडून अशा प्रकारचे कार्य घडवून आणाव असे त्यांस वाटू लागले, आणि त्या दृष्टीने त्यांनी केलेल्या प्रयत्नांची माहिती ते पुढील प्रमाणे देतात.

" लोकांत मिळून मिनळून बागणें माझ्यानें कथीं हि झालें नसतें. यास्तव मीं असा विचार केला कीं, हैं प्रवारकार्य आमच्या पुढाऱ्यांच्या मार्फत करून घ्यावें. त्या वेळीं लो. टिळक मंडालेला कैंद्रेत होते; व त्यांचें आसन श्री. नरसिंह विंतामण केळकर यांनीं मंडित केलें होतें. १९०९ सालीं पुण्यास असतांना त्यांचा व माझा परिचय घडून आला. त्या सालच्या गणेशोत्सवांत त्यांनीं मला एक व्याख्यान देण्यास लाविलें. तेव्हांपासून मी त्यांना मधून मधून मेटत असें. अमेरिकेस जाण्याच्या तयारींत होतों तेव्हां, आपत्या घरीं जेवण्यास आमंत्रण करून त्यांनीं मला प्रेमपूर्वक निरोप दिला. अमेरिकेस असतांना ते मला केसरी नियमानें पाठवीत असत. अशा पुढाऱ्यांच्या हातीं कार्ल मार्क्सचें तत्वज्ञान देण्यानें महाराष्ट्राचाच नव्हे, तर सर्व हिंदुस्थानचा फायदा होईल असें वादून, सोशॅलिझमवरचे कांहीं सोपे ग्रंथ मी त्यांचकडे पाठविले. यथायोग्य प्रसंगीं आपण त्या ग्रंथांचा उपयोग करणार आहोंत, असें त्यांनीं मला लिहिलें.

" एकदोन आठवड्यांतच एका केसरीत मुंबईच्या धनिकांना दूषित रक्तांच्या

गांठींची उपमा दिलेली माझ्या वाचनांत आली; व सोशॅलिझमचा तात्यासाहेबांवर चांगला परिणाम होऊं लागला आहे हें पाहून फार आनंद झाला. पण ह्या उपमे-पलीकडे समाजवादाविषयीं दुसरें कांहीं पुढच्या अंकांत्न दिसून आलें नाहीं. " "

आत्यंतिक राष्ट्रप्रेमामुळे उत्पन्न होणाऱ्या संकुचित वृत्तीमुळे कलह माजतात, युद्धे होतात, आणि जागतिक शांतता विघडते याची जाणीव बुद्धाच्या शिकवणीमुळे त्यांस पूर्वीच झाली होती. गांधीवादात त्यांस बुद्धाच्या तत्त्वशानाचा अंश दिसत असे, तर मार्क्सवाद हा बुद्धाच्या तत्त्वशानास पूरक आहे असे त्यांचे मत होते. यामुळे या दोन्ही वादांबहल धर्मानंदांना फार मोठे आकर्षण वाटत होते, यात शंका नाही. पण याचा अर्थ असा मात्र नव्हे, की ही दोन्ही तत्त्वशाने त्यांनी अंधश्रेद्धेने मान्य करून, आपले वैशिष्ट्य गांधी आणि मार्क्स, यांच्या भक्तीत पूर्णपणे बुडवून टाकले होते. या दोन्हींतील उणिवांची त्यांस पूर्णपणे जागीव होती. चिकित्सकन्नत्ती आणि स्वतंत्र विचारसरणी हा धर्मानंदांचा स्थायीभाव होता. आणि या दोन्ही वादांच्या प्रचाराचे जे थोडे-बहुत कार्य त्यांनी केले, ते आपल्या या स्वतंत्र विचारसरणीस मुरड न घालता!

भारतीय काँग्रेसमध्ये जरी अनेक नवे-जुने गट कार्य करीत होते तरी १९२९ पर्यंत तरी काँग्रेसची प्रकृती बहुतांशी राष्ट्रवादीच होती. काँग्रेसने समाजवादी ध्येय स्वीकारावे असे धर्मानंदांना वाटत असे. १९२९ मध्ये पंडित जवाहरलाल नेहरूंची काँग्रेसच्या अध्यक्ष-पदासाठी निवड झाली. ही निवड जाहीर होताच धर्मानंदांनी जवाहरलालांची मेट घेऊन आपले विचार त्यांच्यापुढे मांडले. आणि प्रत्यक्ष लाहोर येथील अधिवेशनात जवाहरलाल यांनी अध्यक्षगदावरून आपण समाजवादी असत्याचे स्पष्ट करून समाजवादाचा ज्या वेळी पुरस्कार केला त्या वेळी धर्मानंदांना बराच आनंद वाटला, असे मुनि जिनविजयजी सांगतात. हे ते दोवेही या अधिवेशनास हजर राहिले होते. धर्मानंदांनी नंतरच्या काळात सत्याग्रह-मोहिमेत जो भाग वेतला तो ह्या भूमिकेवरूनच.

#### सत्याप्रह

भारतीय काँग्रेसच्यातर्फें स्वातंत्र्य-सत्याग्रहाचे सेनानी या नात्याने महात्माजीनी २ मार्च १९३० रोजी व्हाईसरॉयकडे ११ मागण्यांचा खिळता पाठवला, आणि नंतर १२ मार्च रोजी स्वतः ऐशी सत्याग्रहींच्या तुकडीनिशी बेकायदा मीठ तयार करण्याच्या रूपाने सार्वत्रिक सत्याग्रहास सुख्वात केली. या वेळी काही दिवसांपूर्वीच धर्मानंद रशियाहून भारतात येऊन पोचले होते. हा गांधीजींचा सत्याग्रह 'दांडी-मार्च 'या नावाने

५. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ६ वें, १४ नोव्हेंबर १९३७.

६. प्रस्तुत लेखकाशी झालेल्या प्रत्यक्ष मेटीत.

जगप्रसिद्ध आहे. या मोर्चाने सर्व राष्ट्र नवचैतन्याने भारून टाकले. सर्व खेड्यांपाड्यांतून स्वातंत्र्यरणाच्या घोषणा होऊ लागत्या. धर्मानंद पुण्याला वगैरे जाऊन नुकतेच मुंबईत आले होते त्यांनी सत्याग्रहात भाग घेण्याचे ठरवले. त्याबद्दलची माहिती ते 'खुलासा '- मध्ये प्रतीलप्रमाणे देतात.

" विले-पालें येथील छावणींतील कार्यकर्त्योचा आणि माझा बराच निकट संबंध असल्यामुळें मी तिकडे वारंबार जात असें. एपिल मिहन्याच्या, मला वाटतें रोबटच्या आठवड्यांत, महाराष्ट्र सत्याग्रह मंडळानें आपली बैठक पार्त्यांच्या छावणींत आणली. त्यांच्याशीं विचारविनिमय करीत असतां असें समजून आलें कीं, शिरोडें येथील छावणीच्या प्रमुखांना, श्री. देवगिरीकर, श्री. अप्पासाहेंब पटवर्धन व श्री. राज्यत, यांना सरकारनें पकडल्यामुळें ती छावणी डळमळूं लागली आहे. या कामीं माझ्या हातून योडीबहुत मदत होईल असें वाटल्यामुळें मीं ताबडतोब तिकडे जाण्याचा बेत टरवला आणि महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळाच्या चालकांकडे बरोबर नेण्यासाठीं एक पत्र मागितलें. आतां देतों, संध्याकाळीं देतों असें म्हणून रोबटपर्येत त्यांनीं पत्र म्हणून दिलें नाहीं. 'तुग्ही जा, आम्ही पत्र मालवणच्या छावणींत पाठवतों, आणि तार देखील करतों, 'असें ते म्हणाले.

"मी मालवणला जाण्याचा बेत नक्की करून चुकलों होतों. आणि अशा वेळीं महाराष्ट्र-मंडळाच्या या घरसोडीच्या वर्तनाचा विचार करण्यास सवड नव्हती. परंतु मालवणला बोट पोंचते रात्रीं १॥—२ वाजतां. आणि त्या वेळीं खालीं उतरून कुठें तरी वसून रहाण्यास जागा मिळणार किंवा नाहीं याची देखील शंका वाटली. श्री. प्रभाकर माडगांवकर यांचा व श्री. वाघ यांचा कांहींना परिचय होता. श्री. माडगांवकरांनीं वाघांकडून आपत्या नातल्यांना अशा अर्थाची मोषम तार करवली —' एक गृहरथ आजच्या बोट वरून मालवणला पोंचणार, त्यांना बोटीवर मेंट्रन घरीं त्यांचे.'

### मालवण येथील छावणी

" माझ्याबरोबर श्री. विश्वनाथ रंगाजी सांलोळकर नांवाचे वाडी संस्थानांतील एक गृहस्थ होते. त्यांचा व प्रभाकरांचा चांगला परिचय असल्यामुळे या तारेची माहिती त्यांना आगाऊच मिळाली होती. मात्र त्यापूर्वी त्यांची व माझी भेट झाली नसल्यामुळे मला ते प्रत्यक्ष ओळखत नव्हते. त्यांनी होऊनच माझी ओळख करून घेतली, आणि सांगितलें, 'वाबांच्या मंडळीला मी चांगला ओळखतों. ते बोटीवर येतील तेव्हां मी तुम्हाला उठवीन तोंपर्येत तुम्ही स्वस्थ झोंपा. एण जर कोणी आला नाहीं तर वैगुर्क्याला जाण्याऐवाजीं मी मालवणलाच उतरेन, आणि तुमची

व्यवस्था लावृत मग वेंगुर्ल्यांस जाईत. तुम्ही निर्धिचत असा. ' श्री. सांखोळकर त्या रात्रीं झोंपले नसावेत. मालवणचें बंदर आल्याबरोबर मीहि जागा झालों. बरोबर फारसें सामान नसत्यामुळें बांधाबांध करण्यास विलंब लगला नाहीं. दोधे गृहस्थ येऊन ' मुंबईच्या वाधांकडून कोणी गृहस्थ आलेत काय १ ' असें विचारीत मुटले. सांखोळकर त्यांची वाट पहात होते. ते ताबडतोब त्यांना घेऊन माझ्याबवळ आले व म्हणाले, 'ते दोधे वाधांच्या घरचे आहेत, ते तुमची सर्व व्यवस्था करतील. त्यांचें घर छावणीच्या रोजारींच आहे. आज रात्रीं त्यांच्याकडे रहा; उद्यां सकाळीं छावणींत जा. मी आतां येथें न उतरतां वेंगुर्ल्यांस जातों. ' माझी चांगली काळजी वेतस्याबद्दल श्री. सांखोळकरांचे आभार मानृत त्या गृहस्थांबरोबर मी श्री. वाघ यांच्या घरीं गेलों.

" दूसऱ्या दिवशीं सकाळीं मला वार्षांच्या मंडळीनें छावणींत पोंचवलें. छावणी म्हणजे श्री. बापूसाहेब सामंत यांचें वर. तें सर्व त्यांनीं सत्याग्रह-मंडळाच्या हवालीं केलें, आणि त्यानंतर त्यांना तीन महिन्यांची शिक्षा होऊन ते रत्नागिरीच्या तुरंगांत गेले. इकडे या व आजूबाजूच्या सर्व छावण्यांची व्यवस्था श्री. अण्णासाहेब सहस्रबुद्धे यांच्याकडे होती. ते दुसऱ्या लहान-सहान छावण्या पहाण्यासाठीं बाहेर गेले असल्यामुळें छावणीची व्यवस्था दुसऱ्या कोणाकडे तरी सोंपविण्यांत आली होती. त्यांच्याकडे जाऊन प्रथमतः मीं चौकशी केली कीं, महाराष्ट्र-मंडळाकडन तार किंवा पत्र आलें आहे कीं काय ! मला नकाराथीं जबाब मिळाला; आणि या छावर्णीत रहावें की न रहावें या विचारांत पडलों. पण त्या दिवशीं तेथे राहित्या-शिवाय गत्यंतर नव्हते. कोठें जावें याचा विचार करण्याला तरी अवकाश पाहिजे होता. परंतु, माझ्या आगमनाची बातमी आपोआपच गांवांत पसरठी. माठवणची कांहीं शिष्ट मंडळी मेटावयास आली. एका गृहस्थांनी दुसऱ्या दिवशी आपल्या परीं जेवणाचें आमंत्रण दिलें. तेव्हां मी म्हणालों, 'महाराष्ट्र-मंडळाकडून या छावणींत कांहींच निरोप आला नसस्यामुळे येथे मला फार दिवस रहातां येणें शक्य नाहीं. उद्यांच मी दुसरीकडे जाण्याच्या विचारांत आहें. तेव्हां आपर्छे आमंत्रण स्वीकारावें कसें ? 'ते म्हणाले, 'तुम्हांला छावणींत रहाणें आवडत नसकें, तर आमच्या घरीं चला. थोडीशी अडचण आहे खरी, तथापि कशी तरी व्यवस्था करूं. परंतु मला वाटतें कीं, येथें रहाण्याला मुळींच हरकत व्हायची नाहीं. जेवणाखाण्याची व्यवस्था मी करतों. माझा मुख्या आपस्यासाठीं रोज घरून जेवण आणील. निदान दोन दिवस मालवणला राह्रन मग दुसरीकडे जावें अशी माझी तुम्हांस विनंती आहे. येथें माझ्यासारखे दुसरेहि बरेच गृहस्य आहेत कीं, ज्यांनी तुमचें नांव ऐकलें आहे. पण तुम्हांला प्रत्यक्ष पाहिलें नाहीं. तेव्हां त्या सवीना तुमच्या भेटीनें फार आनंद होईल. '

"दुसऱ्या दिवशीं मी त्या गृहस्थांच्या घरींच जेवलों, त्यांच्या व इतर

७. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ११ वें, २८ ऑगस्ट १९३८.

मंडळींच्या प्रयस्तानें छावगीत एक सभा भरवण्यांत आली. आणि त्या समेंत मीं भाषण केलें. भाषण संपत्यावर कांहीं मंडळींचा असा आग्रह पडला, कीं निरित्तराळ्या भागांत मीं आणली दोन-तीन व्याख्यानें द्यावीं. तेथील मराठे व मंडारी लोक बरेच पुहारलेले आहेत; आणि माइया व्याख्यानागासून त्या लोकांची संघटना होणें शक्य होईल, असें त्यांचें म्हणणें होतें. माइया प्रयत्नानें मालवणच्या लोकांचें कितपत हित होईल याचें जरी मला अनुमान करतां आलें नाहीं, तरी या सामान्य जननेचा परिचय करून वेण्यानें माइया ज्ञानांत योडीबहुत भर पडेल याविषयीं शंकाच नव्ह ी; म्हणूत या मडळींचें आमंत्रण मीं आनंदानें स्वीकारलें.

" दुसऱ्या की तिसऱ्या दिवशीं रात्रीं एका मिठागराच्या बाजूला मोठ्या समेत व्याख्यान चालू अमतांनाच शिरोड्याच्या छावणीतून श्री. आत्माराम भास्कर पंडित है आले. त्या दिवशीं श्रा. अण्णासाहेब सहस्रबुद्धेहि हजर होते. सभा आटो-पत्यानंतर त्यांचे व श्री. पंडित यांचे बराच वेळ संभाषण झालें. इत्यर्थ हा होता कीं, शिरोड्याची छावणी बंद होण्याच्या बेतांत आहे. गांवचे लोक संतुष्ट नाहींत; खतः अण्णासाहेब तिकडे जाऊन राहिल्याशिवाय छावणी चालणें शक्य नाहीं; परंतु अण्णासाहेबांना मालवणकडे बऱ्याच छावण्यांची दखरेख पाहावयाची होती. तेव्हां त्यांनी माझ्याकडे बोट दाखिललें. परंतु कोणात्याहि छावणीचा अधिकारी होण्याची माझी मुळींच इच्छा नव्हती. होतां होईल तों माझें स्वयंसेवकत्व सोडा-वयाचे नाहीं असा विचार होता. तथापि अण्णासाहेबांनीं बराच आग्रह केल्यामुळें मीं थोड्या दिवमांसाठीं शिरोड्याच्या छावणींत रहाण्याचे कबूल केलें. दुसऱ्या दिवशी दुपारी निचून तिकडे रात्रीं ७-८ वाजण्याच्या सुमारास पोंचलों."

## शिरोड्याच्या छावणीत

" आमच्या आगमनाची दिारोड्याचे लोक मोठ्या उत्सुकतेने वाट पहात होते. श्री. पंडित अण्णासाहेबांना घेऊन आल्याचें समजत्याबरोबर आज्बाज्ले सर्व लोक सत्वर देवळाच्या मंडपांत गोळा झाले. आणि पुढें छावणीची व्यवस्था कशी काय लागणार यासंबंधी पुच्छा करूं लागले. त्या सभेत अण्णासाहेबांनीं लोकांना माझा परिचय करून दिला, आणि सर्व गांवकऱ्यांच्या संमतीनें तूर्त छावणीचा अधिकार माझ्याकडे देण्यांत यावा असें सुचवलें. श्री. पंडित यांनी त्यांच्या म्हणण्याला दुजोरा दिला, आणि हा बेत सर्वीना पसंत पडला असें वाटलें. कारण कोगीहि विरोध केला नाहीं. " छावणीचें सर्व काम श्री. पंडित पहात असत. मला तेवढें रात्रीचें व्याख्यान द्यावें लागे. जेवलाखाण्याची व्यवस्था पाहण्यासाठीं डॉ. भागवत होते. स्वयंसेवक तीस की पसतीस असावेत. त्यांपैकीं एक ८-१० स्वयंसेवकांची लहानशी तुंकडी रेडी गांवांत ठेवली होती. स्वयंसेवक खेडचांत जाऊन थोडाबहुत प्रचार करीत. परंतु त्याची कांहींच आवश्यकता नव्हती. गांवच्या लोकांचा उत्साह अप्रतिम दिसला. कुटेंहि सभा भरवली, तर्रा हजारों माणसें येत. रात्रींच्या सभेला तर शिरोड्याच्या देवळाचा मंडप गच्च भरून जात असे; आणि कथीं कथीं लोक बाहेरिह उमे रहात!"

## शिरोड्याचा सत्याग्रह

१२ मे ते २२ मे पर्यंत शिरोड्याचा सत्याग्रह चालू राहील असे ठरले होते. आणि त्यानुसार पत्रके वगैरे वाटण्यात आली होती. ११ मे रोजी जवळ जवळ पाचशे स्वयंसेवक येऊन दाखल झाले. दुसन्या दिवशी सकाळी स्वयंसेवकांनी निग्निराळ्या मिठागरांवर हल्ले केले. त्या वेळी टीडशेहून अधिक स्वयंसेवक पकडले गेले. दुसन्या दिवशीच्या सत्याग्रहाच्या वेळी पोलिसांनी वेताच्या छडीचा उपयोग केला; आणि काही स्वयंसेवकांनीही पोलिसांच्या हातून सुटण्याचा प्रयत्न केला. या दिवशी वरीच मंडळी पकडली गेली. ता. १४ मे रोजी सत्याग्रह सुरू झाला त्या वेळेपासूनच वातावरण विधडत चालले होते. ता. १५ रोजी धर्मानंदांनी आपल्या तुकडीसह सत्याग्रहात भाग वेतला. त्यांनी आपल्या तुकडीला सरळ रस्त्यांनी मिठागरावर नेले. तेथे पोचताच कलेक्टरनी धर्मानंदांना पकडण्याचा हुकूम केला. त्यानुसार त्यांस पकडून दूर नेऊन पाचसहा सशस्त्र पोलिसांच्या पहाऱ्यात ठेवण्यात आले; आणि नंतर लाठीबंद पोलिसांनी धर्मानंदांवरोबर असलेल्या स्वयंसेवकांवर लाठी चालवली. त्यांच्यानंतर सोमण यांची तुकडी आली. या वेळीही सोमण यांना पकडून बाकीच्यांवर लाठीचा हल्ला केला. यामुळे ते खबळले. त्यांचे वर्णन धर्मानंदांनी पुढील्यमाणे केले आहे.

## लोक खबळले

" हा नवीन प्रकार पाहून रेडी आणि शिरोडा गांवांतील मराठे लोक अतिशय क्षोभले. एकदोयेजण तर कलेक्टरवर हत्ला करून त्याचा प्राण घेण्याच्या बेतांत होते! लोकांचा जमाव एकसारखा वाढत चाल्ला होता. आणि मी दूर अंतरावर पाहाच्यांत असल्यामुळ माझ्याकडून कांहीं होण्याजोगें नव्हतें. केवळ उटास कृतीनें मी त्या उच्छूंचल जनम्मूहाकडे पाहात गहिलों. तरी बरें कीं श्री. आ. भा पंडित केट झाले नव्हते. त्यांनीं एक-दोन गांवच्या गृहस्थांना बरोबर घेऊन मोठ्या मिनत-वारीनें लोकांना मागें हटवलें. 'मेहेग्बानी करून मागें व्हा!'हे त्यांचे झब्द मला स्पष्ट ऐकूं येत होते. आणि ते व त्यांचे साथीदार हात फैलावून पुढं सर-

८. धर्मानंदांची पंडित यांच्याशी झालेली ही पहिली भेट. यानंतरच्या काळात 'बहुजन विहार 'वगैरे धर्मानंदांनी केलेल्या कार्यात पंडित यांची त्यांना बरीच मदत झालेली आहे.

सावणाऱ्या टोकांना आडवीत होते. हें पण मी पाहात होतों.

# शेवटची चढाई

"इतक्यांत गांवच्या गृहस्थांपैकीं कोणीतरी त्या देखाव्यानें उद्भांत होऊन छावणीकडे घांवत गेले आणि सेनापित गोख्व्यांना म्हणाले, 'तुम्ही येथे स्वयं-सेवकांना घेऊन बसलां आहांत कसे ? तिकडे पोलिसांनीं लाठ्या चालवून स्वयं-सेवकांचे प्राण वेतले!' या बोल्ल्यानें सेनापित देखील उद्भरांत झाले; आणि त्यांनीं होते नव्हते तेवले स्वयंसेवक बरोबर घेऊन एकदम चारी बाजुंनीं मिठागरावर ह्व्ला चढवला! आम्ही अहिंसात्मक सत्याग्रह करीत आहोंत, आणि त्या कामीं शांतीची अत्यंत आवश्यकता आहे, हे ते पार विसरून गेले! मराठे लोक जसे एखाद्या किल्ल्यावर ह्व्ला करीत असत, तशा प्रकारचा हा त्यांचा ह्व्ला होता, आणि तो या प्रसंगीं अगदीं शोभण्यासारखा नव्हता हे सांगायला नकोच.

" आमचे स्वयंसेवक जेव्हां सैरावैरा चिललांत्न मिठागराच्या बाजूनें घांवूं लाग्ले, तेव्हां पोलिसांनाहि चेव आला, आणि त्यांनीं वेसुमार लाटी चालवली. खानदेशांतील एका स्वयंसेवकाला तीस-पस्तीस जलमा झाल्या. तो जरी पूर्णपणे आजिह सशक्त दिसतो, तरी त्या लाटीच्या मारामुळें त्याचे पाय अशक्त झाले आहेत.

## माझी सुटका

"सगळे स्वयंसेवक चीत झाल्यावर कलेक्टरसाहेवांनी लाठीहरूला बंद करविला, श्री. सोमणांना कैंदेंत ठेवण्यास सांगितलें, आणि मला सोडून दिलें. तेव्हां मी त्यांना म्हणालों, 'हें तुम्ही काय करतां ! एकदां मला केंद्र केल्यावर माझी चौकती होऊन माझ्या अपराधावहल मला शिक्षा होणें योग्य आहे. तुम्ही जर मला पकडून तुमच्यावरोवर नेलें नाहीं, तर भी तुमच्या समोरच मीठ छुटीन आणि मग तुम्हांला मला पकडावें लागेल. हा उपद्रव टाळण्यासाठी आतांच मला कैंदेंत ठेवा !' यास कलेक्टरनें पुढील उत्तर दिलें, 'तुमच्यावर लाठीहरूला होऊं द्यावयाचा नाहीं एवढ्याचसाठीं तुम्हांला केंद्र करवलें. पण आतां तुम्हांला केंद्रत ठेवण्याची आवश्यकता नाहीं. कोटीसमोर तुम्हांला उभा करणें किंवा न करणें ही माझी मजीं. तुम्हांला मीठ न्यावयाचें असल्यास पाहिजे तेवढें येऊन जा.' यावर दुसरा कांहीं इलाज नव्हता. उदासीन मनानें मी लावणींत आलों.

#### जखमी स्वयंसेवक

" लाठी-हरूत्याने जरूमी क्षालेख्या स्वयंसेवकांना डॉ. दळवी यांनी व त्यांच्या-बरोबर आसपासच्या गांवांतील रेडकॉस स्वयंसेवकांनी उचलून जवळच्या समर्थ आश्रमांत नेलें. तेथं त्यांची ग्रुश्रूषा करायाला डॉ. सामंत, डॉ. भागवत, वगैरे मंडळी होती. त्यांनीं व श्री. पंडित वगैरे छावणींतल्या मंडळीनें ती रात्र जागून काढळी. दुसऱ्या दिवशीं वेंगुलें येथील मिश्चनरी डॉ. इन्हॅन्स, कांहीं नसेंस व औपधें घठन आले. मात्र त्या रात्रीं मला समर्थाश्रमांत जाऊन जलमी स्वयंसेवकांची ग्रुश्रूषा करणें मुळींच शक्य झालें नाहीं. मी इतका थकून गेलों होतों कीं, छावणींत आलों तेन्हां माइयानें अमे राहवेना. अंथरुणावर पद्धन राहिल्यावांचून गत्यंतर नन्हतें. दुसऱ्या दिवशीं सत्याग्रह बंद केल्याचें जाहीर करणें आम्हांस भाग पडलें.

## शिरोड्याची शांतता

"अशा परिस्थितीत महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळाच्या कैंद्रेत असलेल्या सभासदां-कडून मला एक बरेंच मोठें पत्र आलें. त्याचा इत्यर्थ असा होता कीं, तुम्ही येथें जी कामगिरी बजावली ती प्रशंसनीय असल्यामुळें यापुटें महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळाचे सर्वाधिकार देऊन तुम्हाला आम्ही महाराष्ट्राचे सर्वाधिकारी नेमतों.

" शिरोड्याचें वातावरण प्रश्चुब्ध झाठें होतें; आणि मी तिकडे गेल्यापास्त लोकांना सत्याग्रहाची भूमिका समजावृत देण्याचा प्रयत्न केला, ही गोष्ट खरी. परत जेव्हां लाठीहल्ला मुरू झाला तेव्हां माझ्या उपदेशाचा सामान्य जनतेवर झालेला परिणाम टिकाव धरून राहिला असता की नाहीं याची बळकट शंका आहे. ज्या सत्याग्रही स्वयंसेवकांना गांवच्या लोकांनीं आपत्या देवळांत जागा वगैरे देउन आदरानें मदत केली, त्यांचेच आपत्या होळ्यांसमोर मुडदे पडत आहेत हैं पाहून त्यांपैकीं कांहींजणांनीं तरी खात्रीनें अत्याचार केला असता. ही आणीबाणीची वेळ कोणीं राखली असेल तर ती पंडित व त्यांचे साथीदार यांनींच होय.

## सत्याग्रहात इतिहासाची भेसळ

" अशा रीतीनें शिरोड्याची परिस्थिती बरीच अनुकूळ असत्यामुळें आमच्या हात्न सत्याग्रह महात्मा गांधींच्या तत्त्वाळा अनुसरून कसा तरी पार पडळा. पण तेवढ्यानें शेफारून जाऊन महाराष्ट्र सत्याग्रह—मंडळाचें सर्वाधिकारपद स्वीकारणें नित्वळ साहसकर्म झाळें असतें. जिकडेतिकडे सेनापित आणि सरदार भेटलें म्हणजे प्रसंग कठीण यावयाचा !

" महाराष्ट्राच्या इतिहासाला नसतेंच महत्त्व आल्यामुळें त्याचें मिश्रण सत्या-प्रहांत झालें. महाराष्ट्रांतील अनेक सत्याप्रह—शिबिरांतृन आणि सभांतृन शिवाजींचे व तानाजींचे पोवाडे गाण्यांत येत होते. त्यांनी केलेल्या पराक्रमाचा अर्थाभर्यी सत्याप्रहाशीं कांहींच संबंध नव्हता. तरी एवटें भाग्य समजलें पाहिजे कीं त्या वेळीं मिठागरावर हल्ले न करतां सिंहगडावर घोरपडी चढवण्याची दूम निवाली नाहीं! परंत सभेच्या आरंभींच शिवाजींचे आणि तानाजींचे पोवाडे गाऊन त्याच सभेंत निःशस्त्र प्रतिकाराचे महत्त्व प्रतिपादणें अप्रस्तुत वाटत होतें; आणि त्याचा परि-णामिह श्रीत्यांवर व्हावा तसा होत नव्हता. एण पोवाडे बंद करणें कोणालाहि शक्य झालें नसतें. अर्थात् अशा प्रसंगीं महाराष्ट्रसत्याग्रहाचें धुरीणत्व पत्करणें धोक्याचें होतें हैं मला स्पष्ट दिसलें. आणि महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळानें देऊं केलेली सर्वाधिकारी ही पदवी मीं नम्नपणें नाकारलीः

## बसवाले नुकसान सोसण्यास तयार

"या बाबतींत माझी वागणूक योग्य होती याचा अनुभव शिरोड्यासच आला. महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळाचे सभासद आणि त्यांच्या बरोबर तीस-परतीस स्वयंसेवक मिठागरावरील कचेरींत केंद्र होते, हें वर सांगितलेंच आहे. रत्नागिरीचा तुस्ंग भरून गेल्यामुळें त्यांना तिकडे पाठवितां येईना; आणि बेळगांवला पाठविण्यास आजूबाजूच्या गांवांतून एकदेखील बस मिळेना. पुष्कळ बस गाड्या होत्या, परंतु पोलिस त्या जबरदस्तीनें आपत्या ताब्यांत घेतील या भयानें मालकांनींच त्यांचीं चाकें वगैरे काहून कुठें तरी लपवृन ठेवलीं होतीं. तेव्हां कलेक्टरसाहेबांनीं सावंत-वाडीला जाऊन तेयल्या पोलिस अधिकाऱ्यांकडून तीन बसगाड्या आणस्या आणि त्या सावंतवाडीच्या हहींतच ठेवून दिख्या.

" सावंतवाडीची हद्द आमच्या छावणीपासून अववी फर्टोग-दीड फर्टोगच्या अंतरावर असल्यामुळें गांवच्या छोकांना ही बातमी ताबडतोब समजली. आणि वसवाल्यांपाशी बाऊन त्यांनीं बसगाड्या कशासाठीं आणल्या आहेत याची चौकशी केली. या बसगाड्या पोछिसांना बेळगांवला पोंचिवण्यासाठीं आणल्या आहेत, असें ड्रायव्हर म्हणाले. सावंतवाडीच्या पोछिस अधिकाऱ्यांने तशी त्यांची समजूत घातली होती. गाड्या महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळाच्या सभासदांना आणि त्यांच्याबरोबर असलेल्या स्वयंसेवकांना बेळगांवला नेण्यासाठीं आणल्या ही गोष्ट जेव्हां बसवाल्यांना समजली तेव्हां ते गावकऱ्यांना म्हणाले, 'आम्ही आमच्या गाड्यांचीं चाकें वगैरे कादून टाकतों, टायरना मोकें पाडतों आणि येथून पळ काढतों. नुकस्यान झालें तरी हरकत नाहीं.'

#### बसगाड्या मोडण्याचा बेत

" गांवकऱ्यांगैकी दोचे ग्रहस्थ भर दुपारी हैं प्रकरण घेऊन माझ्याकडे आले; आणि त्यांनी बसवात्यांना तसें करण्यास परवानगी द्यावी असा आग्रह घरला. त्या बेळीं कांहीं प्रतिष्ठित सत्याग्रही पाहुणे छावणींत होते. ते व सेनापित गोंखले वगैरे मंडळी एकत्र बमर्छा आणि या प्रकरणावर चर्ची सुरू झाली. मीं त्यांची समजूत घाटण्याचा बराच प्रयतन केला. पण बहुतेकांचे मत बसगाड्या मोडावयास लावणे योग्य आहे असें पडलें. एक तेवढे श्री. पंडित या प्रकरणीं माझ्या बाजचे होते; तथापि ह्या चर्चेंत त्यांनीं भाग घेतळा नाहीं. ह्या प्रसंगीं भी म्हणालीं, ' सावंतवाडीच्या पोलिस अधिकाऱ्यानें किंवा कलेक्टरसाहेबांनीं बसवाख्यांना फसवृत इकडे आणलें असेल, पण त्यांना आपत्या गाड्या मोडून पळून जाण्यास सांगणें हें अग्दींच अयोग्य होय. उन्हाळ्यामुळें व मिठाच्या तापानें महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळाच्या सभासदांची व त्यांच्याबरोबर असलेल्या स्वयंसेवकांची कशी दैना होत आहे हें तम्ही पाहतांच. आमच्याकडे पाणी आटत चाल्ल्यामुळें पटकीचा रोग येण्याचे भय आहे. आणि सावंतवाडीला पाणी मुबलक असून हवा चांगली आहे तेव्हां या सर्वोना सावंतवाडीला जाऊं देंगें योग्य नव्हे काय ?' या युक्तिवादाचा फारसा परिणाम झाला नाहीं असे दिसून आलें. तेव्हां भी म्हटलें, ' इतक्यांत तुम्ही त्या बसवाल्यांना आपल्या गाड्या मोडण्यास सांग् नका. मला एका तासाचा अवकाश द्या. भी गोव्याच्या हृद्दीत जातों मग माझ्या मागें जें तम्हांला योग्य वाटेल तें करा. मी येथें असेपर्यंत या छावणीचा अध्यक्ष या नात्यानें माइया म्हणण्याला तुम्हीं मान दिलाच पाहिजे. मी येथून गेल्यावरोबर वाटेल तसें वागण्यास तुम्ही मोकळे आहां. ' या निर्वाणीच्या बोल्ण्यानें मंडळी ताळ्यावर आली. गावकऱ्यांनीं जाऊन बसवाब्यांची समजूत घातली कीं, सत्याग्रही कैद्यांना घेऊन त्यांनी निदान सावंतवाडीपर्यंत जावें. पुढें जाणें कीं न जाणें त्यांच्या मर्जीची

# कैद्यांना सावंतवाडीस नेले

"त्याप्रमाणं मोटारवाल्यांनी आमच्यापैकी राहिलेल्या कैद्यांना सावंतवाडीला नेलें. पुढें जाण्यास ते कजूल न झाल्यामुळें या कैद्यांना जवळजवळ दोन आठवडे सावंतवाडीलाच ठेवणे भाग पडलें. त्यांच्यावर पहारा असा नव्हताच. एका रिकाम्या पडलेल्या पोलिसाच्या बराकींत त्यांना ठेवण्यांत आलें होतें. जेवणसर्च सरकारी अधिकाऱ्यांकडून मिळत असे. सकाळ-संध्याकाळची प्रार्थना चालू होती. हवा-पाणी चांगलें असल्यामुळें सर्वोची प्रकृति उत्तम राहिली. तेवळ्या वेळेपुरते सरकारच्या सर्वानें चालणारें जणू काय हैं एक सत्याग्रह शिविरच बनलें!

# शांततेचा सुपरिणाम

"सत्याग्रही कैयांना जिकडेतिकडे पाठवून दित्यानंतर क्षुष्ठक कारणास्तव पोलिसानी रेडी गांवांत शिरून थोडीशी जोर जबरदस्तीची चुणूक दाम्विविटी. तथापि लोक शांत राहिले. आणि कल्केटरसाहेबांनी लब्करी पोलिस काढून घेतले. तरी रेडी व शिरोडा गांवावर प्युनिटिव्ह पोलिसांचा पाहारा ठेवून अकरा हजार स्पयांचा कर लादण्यांत आला. तो वसूल करणें पार कटीण झालें. अवघे २५० स्मये वसूल झाले. इतक्यांत गांधी-अर्विन तह झाला. रेडी व शिरोडा

येथील लोकांनी सत्याग्रहाच्या प्रसंगी अत्याचार न केल्यामुळे त्या तहान्वयें प्युनिटिव्ह पोलिस उठवण्यांत येऊन वस्ल केलेले र. २५० ज्यांचे त्यांना परत देण्यांत आले. "

# मुंबईस परत

महाराष्ट्र सत्याग्रह-मंडळाच्या सभासदांना आणि त्यांच्यावरोवर असलेल्या स्वयं-सेवकांना सावंतवाडीस नेल्यानंतर शिरोड्यास दहा-बारा स्वयंसेवकांना ठेवून वाकीच्यांना आपापस्या वरी पाठवण्यात आले. पंडित आणि डॉ. भागवत छावणीची व्यवस्था पाहण्यासाठी शिरोड्याला राहिले आणि पावसाळा जवळ येऊन ठेवला असल्यामुळे धर्मानंदही मंबईस परतले.

## कामगारवर्गात कार्य

शिरोड्याहून परतस्थानंतर धर्मानंदांनी आपला मुक्काम विलेपालें येथील छानणीत देवला होता. तथे तरण स्वयंसेवकांसाठी एक क्लास चालत असे. हा क्लास मधूनमधून ते चालवीत. त्यात रशियात धडून आलेख्या राज्यक्रांतीपासून भारतास काथ शिकता येईल याविषयीचीच बहुधा चर्चा चाले. सत्याग्रह जरी काही महिने चाल होता तरी मुंबईतील कामगारवर्गात त्याचा प्रसार झाला नव्हता. हे काम मुंबई प्रांतिक किमटीने त्या सालच्या जुलै महिन्यात हाती घेतले, आणि त्या कामावर धर्मानंदांची योजना केली. त्यांच्या मदाीला पाच-सहा तरुण होते. परळ भागात त्यांनी शिविर उघडून कार्यास सुख्वात केली.

कामगारांनी मरयाग्रहाच्या नियमांना अनुसरून सर्वत्र शांततेने मोठ्या प्रमाणात या चळवळीमध्ये भाग घेतला. कोठेच त्यांच्याकडून अत्याचार घडला नाही. घोडणदेवला एकदा पोलिमांनी गोळीबार केला तरीदेखील कामगारांनी शांतलणा सोडला नाही. धर्मानंदांनी कामगारवर्गात या काळात केलेले कार्य सरकारच्या डोळ्यांत खुण्यासारखे झाले, यात शंकाच नाही. या घटनेस उदेश्न, "त्यांना इतकी कडक शिक्षा देण्याच्या मुळाशी (याबहलची माहिती खाली येईलच) बांद्याच्या मॅजिस्ट्रेटच्या मनात प्रोफेसर महाशयांना (म्हणजे धर्मानंदांना) मजूनवर्गात जे फार मोठे वजन आले आहे त्याचे सलणारे शहयच विशेषतः असावे असे मानण्यास जागा आहे," असे जे गोमन्तकातील 'हिंदु' पत्राने उद्गार त्या वेळी काढले होते, ते खरे होते यात शंकाच नाही.

# पार्छा छावणीचे प्रमुखपद आणि शिक्षा

या वेळी पार्छी छ वणीचे प्रमुख अबदुख्य होट हे होते. त्यांस १९३० च्या सप्टेंबर

महिन्यात सरकारने पकडून सहा महिन्यांची सजा दिली होती. तेन्हा हे प्रमुखल किमटीच्या इच्छेनुसार धर्मानंदांस स्वीकारावे लागले. छावणीच्या नियमांनुसार कामे चालू असतानाच ऑक्टोबरच्या १० तारखेस व्हॉयसरॉयचा नववा वटहुकूम जाहीर झाला, आणि त्यानुसार दुसऱ्या दिवशी सकाळी पावणे पाचच्या सुमाराला या छावणीवर छापा येऊन धर्मानंदांना सवें स्वयंसेवकांसह पकडण्यात आले, आणि फार विलंब न लावता त्यांची कोर्टात चौकशी करून त्या सवींस निरिनराळ्या मुदतीच्या शिक्षा देण्यात आल्या. धर्मानंदांना एक वर्षांची सक्तमजुरी आणि दोनशे स्वयं दंड आणि हा दंड न दित्थास आणली तीन महिने कैद अशी शिक्षा सुनावण्यात आली.

# ठाण्याचा तुरुंग

त्याच रात्री धर्मानंदांना आणि काही स्वयंसेवकांना ठाण्याच्या तुरुंगात पाठतून इतरांस येरवड्यास पाठविण्यात आले. यानंतरची माहिती धर्मानंदांनी पुढीलप्रमाणे दिली आहे.

"त्या वेळीं श्री. बाळासाहेब खेर, श्री. शंकरराव देव, स्वामी आनंद वगैरे मंडळी ठाणा जेळमध्यें होती. मलाहि 'बी ' क्लास असल्यामुळें त्यांच्याच वॉडीत ठेवण्यांत आलें. हा वॉर्ड काळ्या पाण्यावर जाणाऱ्या कैद्यांमाठीं बांधण्यांत आला होता. कोठडीच्या खिडक्या फार उंच असल्यामुळें कोठड्यांत्न हवा खेळत तसे. पहिल्या रात्रीं मला अशा एका कोठडींत बंद केलें, तेव्हां मी मध्यरात्रीच्या सुमारास कासावीस होऊन गेलों. दुसऱ्या दिवशीं जेलच्या डॉक्टरनें मला हॉस्पिटलमध्यें ठेवून घेतलें; आणि दोन दिवसांनंतर वॉडीत परत पाठवून बाहेर निजण्याची परवानगी दिली. तेव्हांपास्न कैटेंतून सुटेपर्यंत मी बाहेर निजत होतों. आणि थंडी पडूं लागल्यानंतर कोठडींत निजलों तरी दग्वाजा बंद करण्यांत येत नसे. स्यामुळें जेवणलाण फारसें चांगलें नव्हतें तरी, माझी प्रकृति एकंदरींत बरी राहिली.

#### सुटका

"आम्हांला प्रबह्त्यानंतर दुसन्या दिवशीं त्याच वटहुकुमालालीं मुंबई काँग्रेस किमटीचे सर्वाधिकारी श्री. नगीनदास मास्तर यांस पुण्याला प्रकडण्यांत आलें. त्यांच्या विरुद्ध मुंबईच्या बार ऑसोसिएशननें मुंबई हायकोर्टाकडे अपील केलें. त्यांत श्री. मास्तर तर सुटलेच, आणि विसाहवाईनें केलेली या वटहुकुमाची अंमलबजावणी कायदेशीर नाहीं, तेव्हां या हुकुमानवर्थे ज्यांना शिक्षा झाल्या असतील त्यांच्या केसीस फेरतपासणीसाठीं हायकोर्टाकडे पाठवाव्या असाहि याच निकालांत हायकोर्टानें हुकूम दिला. त्याचप्रमाणें आमची केस हायकोर्टाकडे गेली. सरकारच्या वतीनें खुद्द ठाण्याच्या कलेक्टरनें साक्ष दिली. तरी देखील हायकोर्टानें आम्हांस दोषमुक्त ठरवृन सोडलें. आमच्या केसचा निकाल

९. ता. २८ ऑक्टोबर १९३०.

नाताळच्या सुटीपूर्वी झाला. आणि ही सुटी संपून हायकोर्ट पुन्हा उघडल्यानंतर ज्यांना या वटहुकुमान्वये पकडण्यांत आलें होतें, त्यांच्या केसीस हायकोर्टासमोर फेग्तवासणीसाठीं निघाल्या; आणि त्यामध्यें ते निर्देश ठरून कैदेत्न सुटले. पुढें मार्चच्या तिसऱ्या तारखेस गांधी-अर्विन तह झाला. आणि त्याप्रमाणें सर्वच सत्याग्रही कैदी तुरंगांतून मुक्त झाले!"

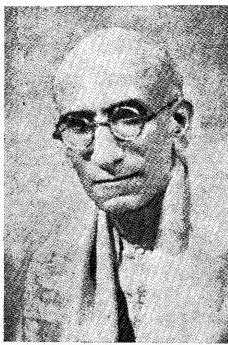
# 'बहुजन विहार'

धर्मानंदांनी आकण होऊन स्वीकारलेली आणि यशस्वी रीत्या पार पाडलेली आणखी एक कामगिरी म्हणजे मुंबईतील परळ विमागात त्यांनी स्थापन केलेला 'बहुजन विहार ' या विहारास 'बुद्ध विहार ' हे नाव न देता त्यांनी त्यास 'बहुजन विहार ' असे नाव का दिले, हे समजणे मोठेसे कठीण नाही. त्यांना या विहाराद्वारा प्रामुख्याने बौद्ध- ज्ञानाचा प्रसार करावयाचा होता हे तर खरेच, पण त्याधिवाय आणखीही एक गोष्ट त्यांस या ठिकाणी करावयाची होती.

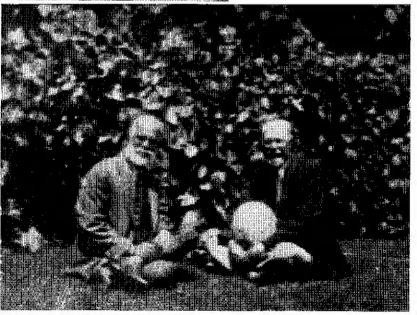
समाजवाद आणि साम्यवाद यांच्याकडे धर्मानंदांचा किती ओढा होता हे आणण पाहिलेच आहे. या दोन्हींतील अपरिप्रहाचे तत्त्व हेच त्यांना वाटणाऱ्या या वादा-बहलच्या आकर्षणाचे कारण होते. पण त्याच बरोबर त्यांच्यासारख्या अवैरवादी बौद्धाला या वादातील हिंसेचा मार्ग मान्य नव्हता हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही. बहुजनांची संघटना करून चातुर्यामाच्या मार्गाने समाजातील आर्थिक विषमता दूर करण्यात आली पाहिजे असे त्यांस वाटे. पालें येथील सत्याग्रह छावणीचे सुख्य असताना याच विचारांचा प्रचार करून त्यांनी कामगारवर्गास सत्याग्रहात भाग वेण्यास यशस्वी-रित्या प्रवृत्त केले होते. याचीच एक बाजू म्हणून, त्याच मार्गाने श्रमजीवीवर्गामध्ये अरितत्वात असलेला स्पृश्याम्पृश्य भेद नष्ट करून त्यांच्यात समता प्रस्थापित करता येईल की काय, हे त्यांन पाहावयाचे होते, आणि म्हणूनच ज्या भागात श्रमजीवीवर्गाची बहुसंख्य वस्ती आहे त्या ठिकाणी हा आश्रम त्यांनी स्थापन केला होता.

३ मार्च १९३० रोजी धर्मानंदांची कैदेतून सुटका झाली. त्यानंतर ते चौथ्यांदा अमेरिकेस गेले आणि १९३२ च्या ऑक्टोबरमध्ये परतले; ही माहिती मागे आलीच आहे. येताना ते रिश्चयावरून आले. या वेळी फक्त दोनच आठवंडे ते रिश्चयात होते. या वेळात जुन्या मित्रमंडळींना भेटणे आणि तेथील परिस्थिती लक्षात वेणे एवढेच काम ते करू शकले. दोन वर्षोमांगे तेथील जनतेची जी परिस्थिती होती त्यापेक्षा या वेळी ती बरीच सुधारली आहे असे त्यांचे मत झाले.

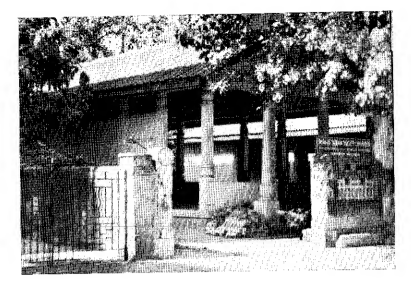
भारतात परतस्थानंतर पृढील दोन वर्षे बहुनांशी करून त्यांनी पृण्यातच काढली. त्यांचे लेखन वाचन चालूच होते. त्याचबरोबर त्यांच्या मृलाने पृण्यात घर बांधण्याचे काम हातात बेतले होते. त्यावर देण्वरेण करण्याचेही काम धर्मानंदांनी या दोन वर्षोत केले. या काळात एक विशिष्ट ग्रंथ लिहिण्याचा त्यांच्या मनात असलेला विचार प्रत्यक्षात आणावा



मुनि जिनविजयजी

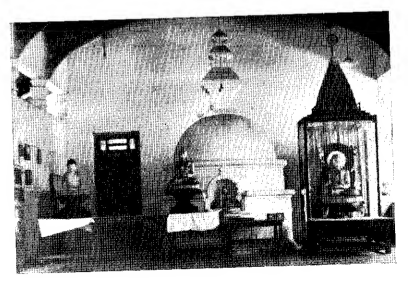


धर्मानंद आणि डॉ. जेम्स एच. बुड्स



प्रवेशद्वार

बहुजन विहार, मुंबई



असे त्यांनी ठरवले, आणि त्याची थोडीबहुत पूर्वतयारीही पुण्यात असतानाच केली. या नंतर, "१९३४ सालच्या ऑगस्ट महिन्यांत मी बनारसला जाऊन राहिलों. तेथें सहा महिने हिंदु युनिव्हर्सिटींत पाहुणा होतों. त्यानंतर काशी विद्यापीठांत आठ-नऊ महिने राहिलों. विद्यापीठांच्या चालकांनीं माझ्यासाठीं एक लहानसें घर बांधून दिलें होतें. त्या घरांत राहून मीं 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा 'हें पुस्तक लिहिलें, " या शब्दांनी ते या आपल्या ग्रंथ-लेखनाची माहिती देतात. या ग्रंथाचे प्रकाशन त्यांनी नंतर १९३५ च्या अखेरीस केले.

'बहुजन विहार ' ही धर्मानंदांच्या मनात घोळत असलेली फार जुनी कल्पना. त्या-बह्ल आपल्याजवळच्या मंडळीकडे बन्याच वेळा त्यांनी चर्चा केली होती. आ. भा. पंडित हे त्यांचे शिरोड्याच्या सत्याग्रहापासूनचे फार जवळचे असे स्नेही. वरील ग्रंथ प्रकाशित करून धर्मानंद मोकळे झाल्यावर त्यांनी या विहाराचे काम हातात घ्यावे असे त्यांस वाटत होते. त्यांचा मुंबईत शेअरब्रोकरचा धंदा होता. त्यामुळे मोटमोठ्या व्यापान्यां-कडे त्यांचा संबंध येई. त्या काळातील एक सुप्रसिद्ध व्यापारी आणि दानशूर गृहस्थ जुगलिकशोर बिर्ला, यांच्या कानावर पंडित यांनीच ही गोष्ट घातली. बिर्ला शेट धर्मानंदांना ओळखत असत. बौद्ध धर्माविषयी त्यांस बराच आदर होता. कुशिनारा, सारनाथ, कलकत्ता, दार्जिलिंग वगैरे ठिकाणी त्यांनी बौद्ध यात्रेकरूंकरिता धर्मशाळा, बुद्धमंदिरे वगैरे बांधलेली होती.

पंडित यांच्याकहून धर्मानंदांचा विचार समजताच, धर्मानंदांना बोलावून त्यांच्या ह्या कार्यास मदत करण्यास आपली तयारी आहे असे बिर्ला होट यांनी सांगितले. त्यांची एकच अट होती; आणि ती म्हणजे धर्मानंदांनी स्वतःच्या देखरेखीखाली हे काम पुरे करावे. धर्मानंदांनी महात्माजींचा सल्ला बेऊन हे काम हातात बेतले. आ. मा. पंडित त्यांस सर्व प्रकारची मदत करण्यास तयार होतेच! १९३६ च्या सुरुवातीला कामास सुरुवात करून, एका वर्षाच्या आत विहार बांधून तयार झाला. त्यांचे उद्घाटन २६ जानेवारी १९३७ रोजी झाले. या विहाराच्या प्रवेशद्वाराच्या खांबावर एक दगडी फलक बसविला असून त्यावर पुढील माहिती कोरलेली आहे:

" जुगलिकशोर बिर्ला यांनीं जिमनीकरितां १९००० रुपये दिले, इां. दा. प्रभावळकर यांनीं स्तृप बांधून दिला, में. रावळ कंपनीनें टाइल्स बसविले, आ. मा पंडित यांनीं टेबल, खुर्च्या वगैरे सामान दिलें, आणि कोरा आणि भट इंजीनियर्स यांनीं आपली फी घेतली नाहीं."

धर्मानंदांच्या नावाची नोंद मात्र या विहारात कोठेच नाही, हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही. धर्मानंदांनी १९३९ च्या अखेरपर्येत या विहारात्न आपत्या मनाप्रमाणे काम केले. त्यांना या विहाराबद्दल फार आपुलकी वाटत असे. "माझा नवा प्रपंच रहणजे हा विहार, " असे त्यांनी एका पत्रात म्हटलेले आहे. <sup>9</sup> या ठिकाणी त्यांची दर रविवारी प्रवचने होत असत. त्याशिवाय पाली शिकविण्याचे, बौद्धज्ञान समजावृन देण्याची वगैरे कार्येही या ठिकाणी होत असत. "एक महार विद्यार्थी संस्कृत भाषा घेऊन बी. ए. ला पहित्या वगींत आला. तो सध्या एम् ए.साठीं पालीचा अभ्यास करतो. रोज एक तास त्यास शिकवितों. "असे त्यांनीच नोंद करून ठेवलेली आहे. <sup>9 क</sup> इतका प्रिय असलेला हा विहार धर्मानंदांनी तडकाफडकी १९४० च्या सुख्वातीस सोझन दिला. याची माहिती पुढे 'आठवणी 'च्या सदरात येणार आहे.

२२

# धर्मानंदांचा वाग्यज्ञ

द्वी द्वधर्माच्या प्रसाराचे कार्य हातात घेण्याच्या उद्देशाने कलकत्ता विद्यापीठातील प्राध्यापन-कार्याचा राजीनामा देखन १९०९ साली धर्मानंद पुण्यास येखन स्थायिक झाले. या वेळी त्यांनी बडोद्याचे महाराज, श्रीमंत सयाजीराव गायकवाड यांचा आश्रय स्वीकारला होता. १९९० मध्ये महाराजांच्या इच्छेनुसार बडोदा येथे बौद्ध-धर्मावर त्यांनी पाच व्याख्याने दिली. यांपैकी तीन व्याख्याने 'बुद्ध, धर्म आणि संब ' या छोट्याशा ग्रंथाद्वारे त्याच साली प्रसिद्ध केली. हा त्यांचा पहिला ग्रंथ. त्यानंतर त्यांनी जे अनेक ग्रंथ लिहिले त्यांची अशा रीतीने मुख्यात १९९० साली झाली.

# बुद्ध हा पौराणिक देव ?

या काळात सर्वसाधारणपणे सामान्य लोकांत बौद्धधर्माविषयी बरेच अज्ञान होते. बुद्ध हा एक पौराणिक देव आहे— दशावतारांपैकी एक अवतार आहे अशी बहुतेकांची समजूत असे. या समजुतीचा उगम आणि विस्तार, त्या काळात कथाकीर्तनांत्न, विष्णु- पुराण आणि भागवत यांच्या आधाराने ज्या कल्पनारम्य कथा ऐकावयास मिळत त्यातच होता.

इंग्रजी भाषाभित्र अशी जी त्या वेळची मंडळी होती, ती तर प्रामुख्याने पाश्चात्यांच्या ग्रंथांवर नि संशोधनावर अवलंबून असणारी. पाश्चात्त्य देशांतून संस्कृतादी भाषा, भारतीय संस्कृती आणि इतिहास यांच्या अभ्याम-संशोधनास सुस्वात होऊन, हा वेळपर्यंत दीड—दोन शतके होत आली होती. या पाश्चात्त्य पंडितांच्या बरोबरीचे स्थान पटकावणारे हॉ. मांडारकर, कुंटे, तेलंग, वैद्य, राजवाडे यांसारखे संशोधक नंतर भारतात निर्माण झाले. पण या पाश्चात्त्य पंडितांनी काय, किंवा भारतीय पंडितांनी काय, अतिप्राचीन अशा मूळ पाली ग्रंथांचे संशोधन करून, बुद्धचरित्राचा आणि त्याच्या तत्त्वज्ञानाचा खराखुरा परिचय करून घेण्याचा प्रयस्त, तो वेळपर्यंत केलेला दिसून येत नाही.

संस्कृत भाषेच्या ज्ञानामुळे बौद्ध धर्माची माहिती देणारे ' ललित विस्तार ', अश्वधोष-कृत ' बुद्धचित्रकाव्य ', आणि ' सद्धमेंपुंडरीक ' हे संस्कृत ग्रंथ पाश्चात्त्यांच्या परिचयाचे झाले होते. तसेच पाली भाषेतील जातकांच्या प्रस्तावनेतील ' बुद्धचरितकथन ' हेही त्यांच्या अवलोकनात आले होते. हे सर्व वाङ्मय महायान पंथाचे. त्यातील बुद्धाच्या बालपणासंबंधीच्या सांगितलेह्या कथा, चमत्कारिक नि असंभवनीय अशा आहेत. अशा ग्रंथांच्या आधारेच पाश्चात्यांनी आपले सुस्वातीचे ग्रंथ लिहिले. प्रो. सेनार या फ्रेंच पंडिताने तर सूर्योदयापासून बुद्ध दैवताची कल्पना निधाली, असे सिद्ध करण्याचा प्रयत्न केला. ?

त्यातस्या त्यात मॅक्समुळर यांचे गुरू प्रसिद्ध फ्रेंच पंडित बुर्नुफ, यांनी आपल्या लिलाणान्न योग्य साधनसामग्रीच्या अभावी या धर्माची सांगोपांग माहिती करून घेणे त्यांस शक्य झाले नाही तरी— बौद्धधर्म केवळ त्याच्य असून तो विचारात घेण्यासारखा नाही, अशी जी कित्येकांची समजूत होती तिला ढळ पोचवली. यामुळे डॉ. विहसनसारखे खिस्तमक्तही नंतर बौद्धधर्मीचा अभ्यास जास्त कसोशीने करू लागले.

येथील इंग्रजी भाषाभिश्च मंडळींवर या गोष्टीचा परिणाम झाल्याशिवाय राहिला नाही. याचे प्रत्यंतर विष्णुशास्त्री चिपळूणकर यांच्या उद्गारांत सापडते. ते आपल्या बाणकवी-वरील निवंधात म्हणतात:

" ... यांचीं [ बुद्धाचीं ] मतें कोणतीं होतीं, यांचा उदय, प्रसार व लय केव्हां झाला व कशामुळें झाला, वगैरे गोष्टी इतिहासकारांस मोठा मनोरंजक विषय होता, पण आतां बोलून उपयोग काय ै मागलीच दिलगिरीची गोष्ट पुन्हां एकवार येथें सांगितली पाहिजे कीं, इतिहासाच्या अभावास्तव या महालाभास आपण एकंदर जगासह अंतरलों. असो; बुद्धाविषयीं जरी आपणांस कांहीं माहिती नाहीं, तरी एवटी गोष्ट स्पष्ट दिसते की, त्यांची बुद्धि लोकोत्तर असावी. कां कीं

१०. २३-६-१९३७ चे विष्णु रा. नाईक यांस लिहिलेले पत्र

११. ३-७-१९३७ चे विष्णु रा. नाईक यांस छिहिलेखा पत्रात.

१. बहोद्याचे महाराजांचा धर्मानंदांशी संबंध कसा आला ह्या माहितीकरिता मागे १५१ ते १५३ ही पाने पाहा.

२. बुद्ध, धर्म आणि संघ : छे. : धमानंद कोसंबी, पा. २

त्यांचा प्रतिपक्षांनी म्हणजे ब्राह्मणांनीहि त्यांस ईश्वराचा साक्षात नववा अवतार मणला ! "

बुद्ध हा पौराणिक दैवत नसून ऐतिहासिक व्यक्ती आहे याची पूर्ण खात्री होण्यास, १८९६ साल उजाडावें लागले. या साली डॉ. फ्युहरर यांस नेपाळच्या तराईतील छंबिनिदेवी या गावात एक अशोकस्तंभ सापडला. या स्तंभाचा उल्लेख चिनी प्रवाशांनी पूर्वी आपस्या लिखाणातून केला होता. पण तो कोठे आहे याची हा वेळपर्येत कोणासच जाणीव नव्हती; या स्तंभावर अशोक राजाचा पाली आलेख जो आहे, तो असा: "देवांच्या प्रियदर्शी [म्हणजे अशोक] राजाने आपल्या अभिषेकास वीस वर्षे झाल्यावर येथे शाक्यमुनि बुद्ध जन्मले होते म्हणून स्वतः येऊन पूजा केली. चारी बाजूंस शिलास्तंभाची भित बांधिली, आणि हा शिलास्तंभ उभारिला; ह्या ठिकाणी भगवान बुद्ध जन्मले होते म्हणून ह्या लेखिनी गांबाचा कर माफ करण्यांत आला ग्रंथांकडे प्रकर्णने वळले.

#### पहिल्या प्रंथाची प्रस्तावना

धर्मीनंदांच्या या ग्रंथास, त्यांचे एक परमस्नेही डॉ. वासुदेव अनंत सुखठणकर, पीएच. डी. यांनी प्रस्तावना लिहिली होती. हे त्यातील खालील उताऱ्यावरून, आपल्याकडे

३. बुद्ध, धर्म आणि संघ, ले. धर्मानंद कोसंबी, पान २.

४ वर, डॉ. मुखठणकर यांनी प्रस्तावना 'लिहिली होती, असे म्हटलेले आहे. 'होती' असे म्हणण्याचे कारण, पहिल्या दोन आहृत्यांत [१९१० आणि १९२४] असलेली ही डॉ. मुखठणकरांची प्रस्तावना, 'धर्मानंद कोसंबी ट्रस्ट 'ने प्रकाशित केलेल्या तिसऱ्या आहृतीत [आगस्ट १९७४] समाविष्ट केलेली नाही. यांचे कारण काय १ प्रकाशकांनी याबद्दल काहीच खुलासा केलेला नाही. [संपादकाचे नाब दिलेले नसल्यामुळे प्रकाशकाचाच उल्लेख करावा लागतो. ] तसेच पहिल्या दोन आहृत्यांत 'सूचना' या शिर्षकालाली धर्मानंदांनी स्वतः जोडलेले प्रास्ताविकही या ट्रस्टच्या आहृतीतृन काढून टाकण्यात आले आहे. यात विशेष जर काय आहे तर तो काकासाहेब कालेलकर यांनी लिहिलेला धर्मानंदांसंबंधीचा परिचयवजा अडीच पानी लेख!

कोणताही ग्रंथकार आपत्या ग्रंथास स्वतःची अथवा दुसऱ्या कोणाचीही प्रस्तावना जोडतो, त्या वेळी, तसे करण्यात त्याचा खास असा काही हेत् असतो. धर्मानंदांचा हा ग्रंथ कथा कादंबऱ्यांसारखा लिलतस्वरूपाचा नाही. तो संशोधनपर असा ग्रंथ आहे. या विषयावर लिहिलेला त्या काळातील हा पहिलाच मराठी ग्रंथ! अशा जुन्या ग्रंथांच्या प्रस्तावना वगैरे सर्वच गोष्टी फार महत्त्वाच्या गणस्या जातात. जुन्या काळातील जातकाच्या प्रस्तावनेमुळेच बुद्धाच्या अस्तित्वाबद्दलची जाणीव आणि त्याच्या चरित्राची योडीबहुत

या काळात बौद्ध धर्मावर केले जाणारे लिखाण कशा प्रकारचे असे याची कल्पना येते. ते म्हणतात:

ओळल पश्चात्यांना झाली. संशोधक बुद्धीने ज्या वेळी एखाद्या जुन्या ग्रंथकाराच्या समग्र साहित्याचे आलोडन करावयाचे असते, त्याची मते, विचार, प्रतिपादनाची पद्धत, एवढेच नव्हे तर त्याच्या भाषेचामुद्धा विकास कसा काय झाला याचा शोध घ्यावयाचा असतो, त्या वेळी संबंधित ग्रंथाच्या प्रस्तावना, निवेदने, उपोद्धात, एवढेच नव्हे तर प्रकाशकाने बोडलेले 'दोन शब्द ' ही फार उपयोगी ठरतात. अशा गोध्दी सार्थ खुलासा न करता एखाद्या ग्रंथात्न समूळ काद्धन टाकणे हे त्या ग्रंथकर्त्यास अन्यायकारक तर ठरतेच, पण त्याशिवाय वाचकांसही अंधारात ठेवृन त्यांच्याशी प्रतारणा केल्याचा दोष प्रकाशकांस लगतो.

डॉ. मुखरुणकरांची ही प्रस्तावना लहानशी जरी असली तरी ती फार महत्त्वाची होती. कारण:

- १. धर्मानंदांनी १९१० मध्यें अमेरिकेस जाण्याच्या गडबडींत असतांनाच हा ग्रंथ प्रसिद्ध केला. त्याच्या प्रास्ताविकांत डॉ. सुखठणकर यांनीं हा ग्रंथ वाच्नून 'उपयुक्त सूचना 'केल्या एवटेंच नव्हे, तर त्याचीं पुफें वाचण्याचें आणि त्यास शुद्धिपत्र जोडण्याचेंही काम त्यांनींच केलें, असें धर्मानंदांनीं म्हटलेलें आहे. डॉ. सुखटणकर हे एक विद्वान् प्राध्यापक होते. या ग्रंथाच्या बावतींत धर्मानंदांना त्यांनीं उपयुक्त सूचना केल्या हे त्यांच्या पेशास आणि विद्वत्तेस धरूनच झालें. पण याशिवाय, पुफें वाचणें आणि शुद्धिपत्र जोडणें हीं सर्वसाधारणपणें कोणीहि करूं शकतील अशीं कामें करण्यासिह, हे विद्वान् एहरथ पुढें येतात, त्यावरून ते धर्मानंदांविषयीं किती आदर बाळगत होते याची कल्पना येते.
- २. धर्मानंदांच्या अमेरिकेच्या वाऱ्यांमुळे आणि १९२४ मध्यं प्रसिद्ध झालेख्या ' निवेदन ' या त्यांच्या ग्रंथामुळे, त्यांच्या विद्वत्तेचा आणि कार्याचा बराच गवगवा भारतात आणि भारताबाहेरही झाला. वण त्यापूर्वी, १९१० मध्यें, ज्या वेळी फार थोडे लोक धर्मानंदांना ओळखत होते त्या वेळीं, या आपत्या प्रस्तावनेद्वारा धर्मानंदांची मराठी वाचकांस ओळख करून देणारे हाँ. सुखठणकर हेच पहिले पुरुष! त्या वेळच्या एका विद्वान् गृहस्थाचे धर्मानंदांसंबंधीचें मत समजून धेणें आजच्या चिकित्सक वाचकांस खिनतच उद्बोधक झालें असतें.
- ३. १९१० पर्यंत बीद्धधर्माबद्दल कोणत्या प्रकारचें ज्ञान भारतांत होतें आणि त्या वेळीं या विषयावर लिहिले जाणारे ग्रंथ कशा प्रकारचे असत, याचे विवेचन जे

لأستعمل فيدانين الراداف ويعام وتعاويتهم سعهد فالأ

" बुद्ध व बौद्धधर्म यांकडे पाश्चात्य पंडितांचे लक्ष अलीकडे बरेंच लगलें आहे. पालि व संस्कृत भाषांत बौद्धधर्माचे के वाङ्मय आहे त्याचे अध्ययन ते अत्यंत परिश्रमानें करीत आहेत; व या विषयावर सर्व पाश्चात्त्य भाषांत पुष्कळ ग्रंथ प्रसिद्ध झाले आहेत. भगवान् बुद्धांनीं केलेल्या उदात्त उपदेशाचें ज्ञान तिकडे पसरत आहे व त्याविषयीं त्या लोकांचा आदरहि सारखा वाढत आहे. बुद्ध

डॉ. सुखठगकरांनी त्या प्रस्तावनेंत केलेलें आहे, तें महत्त्वाचें असून, आजच्या अभ्यासकांस तें फारच उपयोगी ठरलें असतें.

याचबरोबर तिस-या आइतीचें ['धर्मानंद स्मारक ट्रस्ट'नें प्रकाशित केलेल्या ] वैशिष्ट्य म्हणून त्यांत राहून गेलेल्या अनेक त्रुटी आणि प्रकाशकांनीं तिच्यावर केलेलें गेरवाजवी संस्कार यांचाहि या ठिकाणीं उल्लेख करणें आवश्यक ठगतें. कारण तसें न केल्यास या ग्रंथाविषयीं वाचकांच्या मनांत गोंधळ तर उत्पन्न होईलच, पण त्याशिवाय ग्रंथकत्यीबद्दलही गैरसमज होण्याचा संभव आहे.

- १. पहिल्या दोन आवृत्तींत असलेल्या तळटीपांवर या तिसऱ्या आवृत्तींत पूर्ण-पण बहिष्कार टाकलेला आहे. पूर्वीच्या दोन्ही आवृत्त्यांत ल्हानमोठ्या ३७ टीपा होत्या. एखाद्या संशोधनपर ग्रंथांत, ग्रंथकार कोणत्या उद्देशाने टीपा देतात, त्यांचा उपयोग नि महत्त्व काय, याचे विवेचन या ठिकाणी आम्हीं केलें पाहिंचे असें नाहीं.
- २. १९२० साठीं पारंपरिक भाषेत ठिहिलेला हा ग्रंथ. त्याचे आधुनिकीकरण करण्याचा अक्षम्य असा प्रयत्न करण्यांत आलेला आहे. साऱ्या अनुस्वारांना एकजात छाट देण्यांत आला आहे— अर्थभेदाचा सुद्धा विचार न करता! इत्स्वदीर्घाच्या बाबतींतिह बराच गोंधळ!
- ३. मूळ आवृत्तींत धर्मानंदांनी देव, संत, यांचा उल्लेख अनेकवचनी केला होता. त्या काळात तशी पद्धत होती : असे सर्व अनेकवचनी उल्लेख या तिसऱ्या आवृत्तींत एकवचची करण्यांत आलेले आहेत.
- ४. आणि सर्वोत खेदकारक गोष्ट म्हणजे या आकृतीचीं पुफें तपासण्याच्या बाबतींत भळताच गळथानपणा झाळेळा आहे. ग्रंथांतीळ वाक्येंच्या वाक्यें आणि ओळीच्या ओळी गायब झाळेल्या असून, त्यामुळे प्रथांतीळ मजकूर सुसंबद्धपणें समजणें अशक्य होऊन बसळें आहे. धर्मानंदांच्या दुसऱ्या एका ग्रंथास [ पार्श्व-नाथाचा चातुर्याम धर्म, पान १५ ] ळिहिळेल्या प्रस्तावनेंत आचार्य काकामाहेब काळेळकर म्हणतात: "ते [ धर्मानंद ] अशा बाबतींत [ शुद्धलेखनाच्या बाबतींत ] अतिशय चौकम असत. त्यांना यिकंचित चूकही खपत नसे!" एकंदरींत अभ्यासू वाचकांना ही मोडतोड केळेळी तिसरी आवृत्ति बाजूस सारून जुन्या आवृत्त्या धुंडाळीत बसण्याशिवाय गरंथतर नाही!

आमन्या देशांत अवतीर्ण झाले, त्यांचें शिक्षण आमन्या लोकांतच झाल्यानें त्यांनीं पुढें शिकविलेख्या धर्माचा पाया आमन्याच पूर्वजांच्या विचारांवर रचिलेला आहे; त्यांनीं व त्यांच्या शिष्यांनीं आपत्या धर्माचा प्रसार ज्या भाषेत केला, व अजूनिह बौद्धांचे धर्मग्रंथ ज्या भाषेत आहेत, ती आमन्या देशांतील भाषा, असें असून बुद्धासंबंधीं माहिती मिळविण्यास आम्हास पाश्चात्यांच्या तोंडाकडे पहावें लागतें! आमन्या देशांतील परिस्थिति, आमची प्राचीन विचारसरणी व पालि व संस्कृत ग्रंथांचें हृद्गत, पाश्चात्त्य लोकांना पूर्णपणें समजणें अत्यंत कठीण. शिवाय बौद्ध धर्मग्रंथांचा विस्तार फार मोठा व त्यामुळें त्यांचें अध्ययनिह त्यांच्या हातून अजून पूर्णपणें झालेलें नाहीं. यामुळें त्यांच्या ग्रंथांत बरेच दोष आढळून येतात हें साहजिकच आहे. हे ग्रंथ वाचून इकडच्या चार गोष्टी, तिकडच्या चार गोष्टी, व त्यांत स्वतःच्या कल्यनांची भर घालून निर्माण झालेले आमच्या देशी भाषांतील या विषयावरील ग्रंथ. "

# बौद्धाबद्दलचे तीन प्रंथ

दाते यांच्या सूचीवरून तर असे दिस्त येते की, मराठीत १९१० पूर्वी बुद्धासंबंधी नाव वेण्यासारखे असे तीनच ग्रंथ प्रसिद्ध झाले होते. पहिला १८८३ मधला: 'बौद्ध धर्माचा संस्थापक साख्यमुनि गौतम यांचें चरित्र 'हा वासुदेव लक्ष्मण आठवले यांचा, -५२ पानांचा; दुसरा १८९४ मधला: 'श्रीजगद्गुरू गौतमबुद्ध चरित्र अथवा महा-भिनिष्क्रमण 'हा गोविंद नारायण काणे यांचा, - १०० पानांचा; आणि तिसरा १८९८ मधला: 'गौतमबुद्धाचें चरित्र 'हा कृष्णराव अर्जुन केळुलकर यांचा, --- १५८ पानांचा.

यांपैकी काणे यांचा ग्रंथ Edwin Arnold कृत Light of Asia च्या आधारे लिहिलेला होता. आनींच्ड यांचा इंग्रजी ग्रंथ आणि त्याच्या आधारे काणे यांनी तयार केलेला ग्रंथ, या दोन्हींबहल, " मुळांत आहे त्याच्या एकचतुर्थोश इंग्रजींत वठला नाहीं, व इंग्रजींच्या एकचतुर्थीश मराठींत आला नाहीं," असे उद्गार डॉ. मांडारकर यांनी धर्मानंदांकडे काढले होते. राहिलेले दोन ग्रंथ डॉ. मुखठणकर म्हणतात त्याप्रमाणे, इकडच्या चार गोष्टी, तिकडच्या चार गोष्टी गोळा करून लिहिलेले. १९१४ साली, त्या काळचे प्रसिद्ध भाषाशास्त्रज्ञ डॉ. पां. दा. गुणे यांनी धर्मानंदांच्या एका ग्रंथावरील अभिप्रायात, " बुद्धाविषयीं आमच्या लोकांना बुद्धाच्या नांवापुटें व तो निरीक्षरवादी होता, या पलीकडे फारशी माहिती नसते, " इ असे म्हटलेले होते. यावरून धर्मानंदांनी ग्रंथलेखनास मुख्वात केली, त्या काळात, बौद्धशानाची इकडील परिस्थिती काय होती यांची कत्यना करता येते.

<sup>....</sup> ५. मागे पान ३५ पहा.

'बुद्ध, धर्म आणि संब, 'हा ग्रंथ छोटासाच आहे. पारहाळ छात्रून छिहिण्याची धर्मानंदांची पद्धत नव्हती. आवश्यक आणि निश्चित तेवढेच ते छिहीत. पण त्याचबरोबर हातात वेतलेल्या विषयाचे अनेक पुराव्यांसह सखोछ प्रतिपादन करण्यात ते कोणतीही कमतरता ठेवीत नसत. एकंदरीत पाहिल्यास त्यांस प्रिय असलेल्या विषयावर त्यांनी आपल्या आयुग्यात जे दोन डझनांबर ग्रंथ छिहिले, त्यांची प्रस्तावनाच ठरावी अशीच या ग्रंथ।ची ठेवण आहे. धर्मानंदांनी त्यात, " सर्व महत्त्वाच्या गोष्टींचा मोठ्या कुशलतेनें संग्रह केला आहे, व त्या होईल तेवढ्या सुगम करून वाचकांपुढें मांडल्या आहेत; व कांहीं कांहीं गोष्टींत तर, बौद्धधर्माच्या स्वरूपाची कत्यना या लहानशा पुस्तकाच्या द्वारें जशी येईल तशी पाश्चात्यांनी छिहिलेल्या मोठमोठ्या ग्रंथांच्या वाचनानेंहि येणार नाहीं. " अ

पौराणिक पंथांत ब्रह्मा, विष्णू आणि शिव ही तीन दैवते प्रमुख मानली जातात. िक्स्ती धर्मातही असेच आहे. त्यात पिता, पुत्र आणि पवित्र आत्मा यांना महत्त्व दिले जाते. या दोन्हींपेक्षाही प्राचीन असलेख्या बौद्ध धर्मातहीं, बुद्ध, धर्म आणि संघ या त्रयीला श्रेष्ठच देण्यात येते. यास या धर्मात 'रत्नत्रय' अथवा 'त्रिरत्न' अशी संज्ञा आहे.

अनेक सद्गुणांनी अलंकृत अशा बुद्धाचे व्यक्तिमत्त्व अठौकिक होते. त्याग आणि त्यस्या, दमन आणि शमन, शांती आणि अहिंसा, यांचा अन्यत्र दुर्लभ असा एकत्रित संयोग बुद्धात झालेळा होता. अशा या धर्मप्रवर्तकास, त्रिरत्नकत्यनेत पहिले स्थान प्राप्त झाले.

या त्रिरत्नांपैकी दुसरे रत्न म्हणजे बुद्धाने उपदेशिलेला धर्ममार्ग. शील, समाधी आणि प्रज्ञा, ह्या या मार्गाच्या तीन पायन्या. यांनाच अधिशीलशिक्षा, अधिचित्तशिक्षा आणि अधिप्रज्ञाशिक्षा, असे म्हणतात. या तीन शिक्षांत संपूर्ण बौद्धधर्माचा अंतर्भाव होतो.

'संघ' हे या त्रिरत्नापैकी तिसरे रत्न; धर्माच्या अभिवृद्धीसाठी संघ स्थापण्याची करूपना जगात पहिल्यांदा अस्तित्वात आणण्याचे श्रेय बुद्धाला आहे. सर्वस्वाचा त्याग करून जगाच्या करूयाणाकरिता कष्ट करण्यास तयार असलेक्यांस, धार्मिक विचार—आचारांचे योग्य ते शिक्षण देऊन, त्यांच्याकडे बौद्ध धर्माच्या प्रमारांचे आणि प्रचारांचे कार्य सोपवले. या भिक्षुसंघात शिस्तशीरपणे कार्य करणाऱ्यांत उच्चनीच भावना नव्हती; क्यीमेद, जातिभेद, लिंगमेद नव्हते; आणि त्यामुळे, या संघाच्या स्थापनेनंतर थोड्याच काळात, हा धर्म अत्यंत फोफावला. धर्मानंदांनी 'त्रिपिटक ' या मूळ पाली ग्रंथाच्या आधारे या त्रिरतांचे अगदी सोप्या भाषेत प्रामाणिक दर्शन या ग्रंथांत करून दिलेले आहे.

बुद्धलीलासारसंग्रह

'बुद्धलीलासारसंग्रह' हा १९१४ मध्ये प्रसिद्ध झालेला धर्मानंदांचा दुसरा ग्रंथ. बोधिसत्त्वाच्या कथा, बुद्धचरित्र आणि बुद्धाचा उपदेश, अशा तीन भागांत बुद्धा-संबंधीच्या काही कथा या ग्रंथात संग्रहित केलेल्या आहेत.

ब्राह्मणी धर्माप्रमाणेच बौद्धधर्मातही पुनर्जनमाची कल्पना ग्रहीत धरलेली आहे. बौद्धत्व प्राप्त होण्यापूर्वी साधक बुद्धाला 'बोधिसस्व ' असे म्हरलेले आहे. 'बोधी ' म्हणजे ज्ञान आणि 'सस्व ' म्हणजे प्राणी. ज्ञान प्राप्त करून घेण्यासाठी आपले सारसर्वस्व वेचणारा प्राणी, असा या शब्दाचा अर्थ. सिद्धार्थ बोधिसस्वाच्या जन्मात दान, शील, मैत्री, इत्यादी दहा पारमितांचा अभ्यास करतो; भृतद्येसाठी आपल्या प्राणांचे अनेक-वेळा बलिदान करतो; आणि अशा प्रकारे अनेक जन्मांचे फळ म्हणून त्यास शेवटी बुद्धत्व प्राप्त होते. या 'बोधिसस्व ' अवस्थेतील बुद्धाच्या अनेक कथा पाली साहित्यात आहेत. त्यांपैकी आठ कथा, या ग्रंथाच्या पहिल्या भागात रूपांतरित करून दिलेल्या आहेत.

अंतिम जन्माच्या चरित्रपर अशा पंघरा कथा दुसच्या भागात, आणि बुद्धाच्या उपदेशाच्या— विशेषतः वाद्विवादद्वारा उपपादित केलेस्या सिद्धान्तरूपी अशा पस्तास कथा तिसऱ्या भागात देऊन, हा ग्रंथ पुरा केला आहे.

या ग्रंथास डॉ. भांडारकर आणि डॉ. पां. दा. गुणे यांनी आपछे अभिप्राय-छेल जोडिलेले आहेत. "हा ग्रंथ सर्वोस आदरणीय आणि संग्रह्म आहे," असे सांगृत डॉ. भांडारकर म्हणतात, "कोणत्याहि धर्माचे प्रवर्तक आणि तत्सवंवानें प्रसिद्धीस आलेले साधुपुरुष यांनीं केलेल्या अद्भुत चमत्कारांविषयीं कथा त्यांच्या अनुयायांत प्रचलित असतात, आणि धर्मग्रंथांतहि त्यांचा उल्लेख असतो; त्यांचा सर्वथा परित्याग करतां नये. कां कीं, त्यांत कथीं कथीं तथ्याचा अंश असतो, आणि तो नसला तरी त्या कथांच्या योगें अनुयायीवर्गाच्या मनाची स्थिति, आणि ज्या काळीं त्या कथा प्रवृत्तींत आल्या त्या काळाच्या चालीरीति, यांचें ज्ञान होण्यास त्या फार उपयोगी असतात."

या सर्वंच कथा 'त्रिपिटक 'या ग्रंथाच्या आधारे लिहिल्या असून, त्यांच्या प्रस्ताव-नेत, ''बुद्धचरित्राच्या रूपाने पालि वाड्ययाचे दिग्दर्शन करण्याचा उद्देश असल्यामुळें, या गोष्टींची ऐतिहासिक छाननी केलेली नाहीं, '' असे धर्मानंदांनी म्हटलेले आहे.

## १९१७ ते १९२५

१९१७ ते १९२५ या काळात धर्मानंदांचे एकंदर चार ग्रंथ प्रसिद्ध झाले. 'लघुपाठ' हा त्यांचा लहानसा ग्रंथ १९१७ मध्ये प्रसिद्ध झाला. मुंबईतील एक बुद्धभक्त स्नेही हॉ. आनंदराव नायर यांच्या इच्छेम मान देऊन त्यांनी हा ग्रंथ तथार केला. डॉ. नायर यांनाच तो धर्मानंदांनी अर्पण केला आहे.

७. बुद्ध, धर्म आणि संघ े छे. धर्मनिंद कोसंबी, प्रस्तावना, पा २.

बौद्ध धर्मीयांस नित्यपाठास उपयोगी ठरतील अशा बौद्धसूत्रांचा त्यांच्या मराठी उन्तु-वादासह या ग्रंथात संग्रह केलेला आहे. सीलोनमध्ये तेथील बौद्धधर्मीयांत 'पिन्त' नावाचा अशा प्रकारचा ग्रंथ त्या वेळी प्रचारात होता. तो मूळ त्रिप्टिकावरूनच तयार झाला होता. त्यातील आठ आणि इतर दोन, अशा दहा सूत्रांचा हा 'ल्धुपाठ' बनलेला आहे. याची दुसरी आवृत्ती १९३७ मध्ये मुंबईत धर्मानंदांनी 'बहुजन विहार' स्थापन केल्यानंतर प्रकाशित झाली. याच विहाराने ती प्रकाशित केली.

१९१८ मध्ये धर्मानंद दुसऱ्यांदा अमेरिकेस गेले. तेथे ते चार वर्षे होते. १९२२ साली तेथून परत आत्यावर त्यांनी गुजरात विद्यापीठाच्या पुरातस्य मंदिरात संशोधन—अध्यापनास सुस्वात केली. या काळात त्यांचे 'निवेदन' आणि 'जातक—कथा, माग १ ला, 'हे दोन ग्रंथ १९२४ मध्ये, आणि 'समाधिमार्ग' हा १९२५ मध्ये प्रसिद्ध झाला.

'निवेदन' हा ग्रंथ सुरुवातीसच प्रस्तुत ग्रंथात समाविष्ट करण्यात आलेला असल्यामुळे त्यांतील मजकुराबद्दल सविस्तरपणे लिहिण्याची गरज नाही. तसे पाहिल्यास या निवेदनातील काही भाग १९१२ ते १९१६ या काळात गोमन्तकातील 'भारत 'या सप्ताहिकात्मन प्रसिद्ध झाला होता. पण त्या वेळी पहिल्या महायुद्धास सुरुवात झाल्याने भारताचे प्रकाशन अनियमित झाले, आणि शेवटची पाच प्रकरणे प्रकाशित होऊ शकली नाहीत. शेवटी तो सर्वच ग्रंथ दामोदर र. मित्र यांनी आपल्या 'मनोरंजन ग्रंथप्रसारक मंडळी 'तर्फे प्रकाशित केला. याच वर्षी या ग्रंथाचा 'आपवीती 'हा गुजराती अनुवादही प्रसिद्ध झाला.

पाली भाषा आणि बौद्धधर्माचे तज्ज्ञ या नात्याने मुविख्यात हार्वर्ड विद्यापीठाच्या पंडितांना मार्गदर्शन करण्यासाठी दोन वेळा अमेरिकेस जाऊन आलेले धर्मानंद हे पहिलेच भारतीय असल्यामुळे, इकडील लोकांत त्यांच्याविषयी बरेच कुत्हल उत्पन्न झाले होते. 'निवेदन' आणि 'आपवीती' या दोन्हीं मुळे व्यक्तिशः धर्मानंदांची आणि त्यांनी केलेल्या तवश्चयेंची ओळल सर्वोस झाली, आणि त्यामुळे हे दोन्ही प्रंथ त्या काळात बरेच गाजले. गांधीजींचे एक सहकारी किशोरीलाल मशरूवाला यांनी एका पन्नात धर्मानंदांच्या या ग्रंथासंबंधी पुढीलप्रमाणे उद्गार काढलेले आहेत:

" उनकी 'आपवीती ' [ गुजराती ] आपने पढी है या नहीं ? बहुत पढने योग्य हैं। सत्यधर्मकी खोजके लिए पुरुरार्थी सुमुक्ष क्या क्या करेगा और कितने कृष्ठ उठायेगा इसकी उसमें तवारीख है। और बादमें जो उन्होंने प्राप्त किया उसे जगतको वितरण करनेके लिए भी उन्होंने जीवन थक जाय तब तक परिश्रम किया है। बहुत बडे भंडारमें से अच्छेसे अच्छे मोती चुन चुन कर उन्होंने हमें दिखा दिये हैं। वे बड़े संत पुरुष हैं। यह एक भाषालंकार नहीं, सच बात है।" ८

बुद्धाच्या 'बोधिसत्त्व ' अवस्थेतील कथांसंबंधीचे विवेचन मागे आलेच आहे. 'जातक 'या शब्दाचा अर्थ 'जन्मासंबंधी ' असा होतो. अशा कथा बौद्धांच्या 'खुइक-निकाय 'च्या दहाव्या भागात आहेत. या कथांचे स्वरूप लोकसाहित्याशी सहधर्मी असे असून माणसांप्रमाणेच पद्माक्ष्यांच्याही कथा त्यात आहेत. त्रिपिटक ग्रंथावर सिंहली माषेत टीका लिहिल्या होत्या. त्यांना अटट्कथा असे म्हणत असत. इ. स. च्या पाचव्या शतकात बुद्धबोधाचार्यानें ह्या अटटकथांचे पाली भाषेत रूपांतर केले.

अशिया खंडात बौद्धधर्माच्या प्रचारासाठी ह्या जातक अटट्कणंचा फार चांगला उपयोग झाला. इराण, अरबस्तान, या मार्गाने या कथा युरोगत पोचल्या. जागतिक कथासाहित्याचा उगम जातक कथांत आहे असे बर्नुफ या क्यां पंडितांचे मत आहे. या कथांमुळेच पाश्चात्यांचे लक्ष बौद्धधर्माकडे बळले. बुद्धकालीन भारतातील समाजधर्म, राजनीती, भूगोल, आर्थिक स्थिती, चालीरीती, इत्यादींचे दर्शन या कथांनून होते. तसेच सांची, अजंठा, वेरूळ आणि इतर अनेक बौद्धकालीन शिल्पांतून या कथा चित्रित झालेखा आहेत.

धर्मानंदांनी अटठ्कथांतील निवडक ९५ कथा ' जातक—कथा संग्रह: भाग १ ला ' या ग्रंथात मराठी स्वरूपात संग्रहित केल्या आहेत. याच भागात पुढील भागही लक्कदरच प्रसिद्ध होणार असल्याचे जाहीर केलेले आहे. पण हा दुसरा भाग अजूनही प्रसिद्ध झालेला नाही. अनुवादित केलेल्या या कथांच्या २ ऱ्या नि ३ ऱ्या भागाचे हस्तलिखित-बाड सध्या मुनि श्रीजिनविजयजी, जयपूर, यांच्याकडे आहे.

## समाधिमार्ग

'समाधिमार्ग 'हा १९२५ मध्ये प्रसिद्ध झालेला धर्मानंदांचा सहावा ग्रंथ. या वेळी ते गुजराथ विद्यापीठाच्या 'पुरातत्त्व मंदिरा 'शी संबंधित होते. आपला हा ग्रंथ त्यांनी त्या विद्यापीठाचे महामात्र किशोरीलाल बनस्याम मशरूबाला यांना अर्पण केलेला आहे.

योगसाधना ही भारतीयांची फार प्राचीन अशी आध्यात्मिक विद्या. तिचे मुख्य

८. धर्मानंदांचे निधन ४-६-१९४७ रोजी सेवाग्राम येथे झाले. त्यापूर्वी दहाच दिवस मशरूवाला यांनी बारडोलीहून बलवन्तसिंहजी यांना धर्मानंदांची चौकशी करून लिहिलेख्या पत्रातील वरील मजकूर आहे. बलवन्तसिंहजी हे त्या वेळी गांधी—आश्रमाचे व्यवस एक होते. धर्मानंदांची काळजी घेण्याचे काम गांधीजींनी त्यांच्याचकडे सोपविले होते. वरील आपत्या पत्रात मशरूवाला यांनी सेवाग्रामला येऊन धर्मानंदांची सेवा करता येत नाही याबहल खेद व्यक्त केला आहे. बापूके छायामें : ले. बलवन्तसिंह प्र. २९, पा. ३९४.

प्रशेजन मोक्ष मिळविणे हे होते. बुद्धाच्या धर्ममार्गात था योगसाधनेचे महत्त्व मान्य केलेले असले तरी ते गौग असे आहे. बुद्धाने स्वतः आळार कालामाचा 'राजयोग', आणि त्या काळी मगध देशात प्रचलित असलेला 'हठयोग', यांचा अभ्यास केला होता, नि अनुभवही घेतला होता. पण आपल्याच सुखावर भर देणारी कालामादिकाची समाधी, किंवा आपलेच दुःख वाढविणारी हठयोगी समाधी या दोन्ही त्याच्या पसंतीस उतरस्या नाहीत, आणि त्याने खास आपला मध्यम समाधिमार्ग दाखवन दिला.

पार्ली भाषेतील 'विसुद्धिमगा ' या ग्रंथात या समाधीचे विस्तारपूर्वक विवेचन केलेले आहे. पण तो ग्रंथ फार मोठा असस्यामुळे, त्यातील विवेचन सारांशरूपाने या ग्रंथात देऊन, धर्मानंदांनी बौद्धांच्या समाधीचा—समाधानाचा प्राचीन मार्ग, वाचकांस दाखवून दिला आहे.

#### बौद्ध संघाचा परिचय

१९२६ च्या जानेवारीत धर्मानंद तिसऱ्यांदा अमेरिकेस गेले. तेथे जाण्यापूर्वी ' बौद्ध संघाचा परिचय ' हा ग्रंथ त्यांनी प्रसिद्ध केला. त्यांनी तो आचार्य काकासाहेब कालेलकर यांस अर्पण केला आहे.

'त्रिपिटक 'हा बौद्धधर्माचा पाली भाषेतील मुख्य ग्रंथ. त्याचे जे तीन विभाग आहेत त्यांपैकी 'विनयपिटक 'हा एक. 'विनय 'म्हणजे आचरणाचे नियम.

बोधिसत्त्वाने प्रवच्या घेतली आणि घर सोडून तो 'हितकर मार्गाचा आणि श्रेष्ठ, लोकोत्तर, शान्त तत्त्वाचा बोध ' करून वेण्यासाठी आळार कालमाकडे गेला. त्याने त्याला चार ध्याने नि त्यावरच्या तीन पाय-या शिकविदया. पण तेवळ्याने बोधिसत्त्वाचे समाधान झाले नाही. तेथून तो प्रसिद्ध श्रमणनाथकांचे तत्त्वज्ञान जाणून घेण्यासाठी राजग्रहाला आला. तेथील सर्व संप्रदाय तपश्चर्येला महत्त्व देतात असे त्यास दिसून आले. त्याच्या-प्रमाणेच तपश्चर्या करण्याचे ठरवून तो उरूवेलेला आला. या ठिकाणी त्याने राजयोग, इटयोग, उपोषणे वगैरे स्वरूपाची तीव तपश्चर्या सात वर्षे केली. पण त्यातही त्याचे समाधान झाले नाही. ती निर्धक असल्याची त्यास जाणीव झाली.

यानंतर बोधिसत्त्व परत साध्या ध्यानमार्गाकडे वळला. तीव्र तपश्चेंपेवजी साध्या ध्यानमार्गानेच तत्त्वबोध होण्याची शक्यता त्याला आता दिस् लागली. एका वैशाखी पीणिमेच्या रात्री, बोधिसत्त्वाला आपत्या साध्या ध्यानमार्गात मग्न असताना, तत्त्वबोध झाला. त्या वेळेपासून त्यास 'बुद्ध 'ही संज्ञा प्राप्त झाली. त्याला झालेला तत्त्वबोध 'चार आर्य सस्ये नि तदन्तर्गत अष्टांगिक मार्ग ', यात सामावलेला होता. त्यांचा उपदेश त्यांने आपल्या बरोबरीच्या चार साथींना केला. या उपदेशाला 'धर्मचक्रप्रवर्तन ' म्हणतात.

आफ्गास सापडलेस्या या नन्या धर्माचा सर्व लोकांत प्रसार करण्याचा त्याने विचार केला आणि त्याकरिता संघाची स्थादना केली. सुस्वातीस फक्त पाच भिक्षू असलेला हा संव नंतर फार क्षपाट्याने बाढत गेला. त्यांच्या अनुयायांची संख्या अशा रीतीने बाढ़ लागल्यावर, त्यांचा निवास विहारांतून होऊ लागचा. त्यामुळे भिक्षु-भिक्षुणींच्या आचारा-संबंधी नियम कम्ण्याची जरुरी बुद्धाला भासू लागली. तसेच हा संघ कार्यक्षम व्हावा, आपल्या पश्चात त्यात एकोपा रहावा, आणि त्याच्याकडून जनतेची सेवा योग्य प्रकारे अव्याहत होत रहावी, म्हणून ही नियम करण्याची गरज त्यांस भासू लागली. या-करिता बुद्धाने जे आचार संविधान सांगितले, त्याच्या संग्रहास 'विनयपिटक 'म्हणतात.

'बौद्ध संघाचा परिचय' या ग्रंथाद्वारे साररूपाने वरील माहिती मराठीत्न वाचकांस सादर केली असून त्याच्या शेवटी बुद्धसमकालीन श्रावकसंघातील व्यक्तींची संक्षिपत चिरत्रे दिली आहेत. बौद्धकालीन भारतीय समाजाचे दर्शन या ग्रंथात्न कार उत्तमपणे घडून येते. त्या काळातील वेघभूषा, राजनीती, आचारविचार, मिश्च् आणि ग्रहस्थ कसे राहात होते, या सर्वीची माहिती या ग्रंथात मिळते. त्याचप्रमाणे कार्ले, वेस्ळ, वगैरे लेण्यांत्न सापडणाऱ्या कोरीव शित्यांचा अर्थ समजण्यास, आणि चिनी प्रवाशांनी त्या काळी लिहिलेल्या प्रवासवर्णनांतील माहितीचे स्पष्टीकरण होण्यास हा ग्रंथ कार उपयोगी आहे.

#### हिंदी संस्कृती आणि अहिंसा

धर्मानंदांनी आपस्या छेखनास सुस्वात केळी ती एक विशिष्ट हेतू मनाशी धरून. "सामान्य छोकांना उपयोगी पडण्यासारखें बौद्ध वाड्यय देशी भाषांत्न तयार करणें," हा तो हेत्. वर उस्लेखित 'बौद्ध संधाचा परिचय ', ह्या त्यांच्या सातव्या ग्रंथापर्यंतचे सारे ग्रंथ याच उद्देशास अनुमहन त्यांनी छिहिछे. यानंतर सात-आठ वर्षोनी प्रसिद्ध केळेळा 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा 'हा ग्रंथ मात्र पूर्णपणे वेगळ्या स्वरूपाचा आहे.

प्रस्तुत ग्रंथातील आतापर्येतच्या लिखाणावरून धर्मानंदांचे लोकविलक्षण चरित्र वाचकांच्या लक्षात आलेच असेल. अस्य वयातच त्यांना बुद्ध भगवानाची ओळख झाली. अत्यंत चिकाटीने आणि अनेक विपत्तींना तोंड देत त्यांनी बुद्धाचा कस्याणकारी धर्ममार्ग समजूत वेतला. त्यांस तो पटला, आणि त्यांनी तो आचरणातही आणला. एवढेच नव्हे तर या धर्माचा प्रसार करणे हे आपल्या जीवनाचे ध्येय टरवून, आपल्या पुढील आयुष्याची तब्बल चाळीस वर्षे त्यांनी त्रिखंडात बौद्धशानाचा अखंड उपदेश आणि प्रचार केला.

त्यांचे तत्त्वशोधक मन मात्र एवढ्यावरच थांबले नन्हते. ते याचबरोबर नवे नवे संस्कार प्रहण करीत होते. अमेरिकेत त्यांचे येऊन जाऊन एकंडर साहेसात वर्षे वास्तव्य झाले. या ठिकाणी त्यांची समाजशास्त्राची ओळख झाली. त्याचा त्यांनी सखोल अभ्यास केला. याच अभ्यासातून मार्क्सप्रणीत समाजवादाशी त्यांची ओळख झाली. तो त्यांस ग्रहणीय वाटला. नंतर रशियात केलेल्या एका वर्षाच्या वास्तव्यामुळे तेथे चाल् असलेल्या नव्या समाजरचनेचा प्रयोग त्यांस फार जवळून पाहावयास मिळाला. भारतातील गांधीप्रणीत विचारप्रणालीनेही त्यांच्या मनाचा पगडा वेतला. गांधीजींच्या समग्र जीवनव्यापी अहिंसेच्या आणि सत्यग्रहाच्या महान प्रयोगात स्वतः सामील होऊन, त्याचाही त्यांनी अनुभव वेतला.

अशा प्रकारे सालेखा मनोविकासाच्या परिणतावस्थेत धर्मानंदांनी जे तीन महत्त्वपूर्ण ग्रंथ लिहिले, त्यांपैकी 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा', हा एक ग्रंथ आहे. आपल्या ह्या मूलग्राही अशा ग्रंथाचा उद्देश स्पष्ट करताना, प्रस्तावनेत धर्मानंद म्हणतात:

"सामान्य माणसाच्या अन्तःकरणाला भगवान बुद्धानें निगा नसलेल्या शाल-वनाची उपमा दिली आहे. भगवान् म्हणतो, 'भिश्च हो, समजा की एखाद्या गांवाजवळ किंवा नगराजवळ एक शालवन एरंडांनीं आच्छादित होऊन गेलेलें असेल. एखादा माणूस त्याची सुधारणा व अभिष्टद्धि करूं इच्छील. तो त्या वनांतील वाकडीं विनाशक झाडें तोहून बाहेर काढील, व जंगल साफ करून शाल-वृक्षाच्या सरळ रोपांना वाढूं देईल. तेणेंकरून तें शालवन कांहीं काळानें वृद्धिगत होईल. त्याचप्रमाणें, भिक्षुहो, तुम्ही अ-कुशल विचारांचा त्याग करा, व कुशल विचारांची वाढ करण्यास झटा. तेणेंकरून तुमची अभ्युन्नति होईल." व

" ह्या उपमेंतील एरंडाच्छादित शालवनासारखी हिंदी संस्कृतीची स्थिति ह्याली आहे. शैंकडों वर्ष तिची हेळसांड करण्यांत आख्यामुळें तिच्यांत कुसंस्का-रांचें रान माजून राहिलें आहे, आणि तें तोडून टाकल्याशिवाय तिच्यांतील सुसंस्कारांचा विकास होणें शक्य नाहीं. तिच्या संशोधनकार्योत भावी संशोध-कांना जर प्रस्तुत पुस्तकाचा अल्पस्तल्य उपयोग झाला, तर माइया परिश्रमार्चे सार्थक होईल."

बुद्धिवादी दृष्टिकोणाने भारतीय संस्कृतीचे आरंभापासून आलोडन केलेल्या या ग्रंथात धर्मानंदांनी बाबिलोनियन, आर्य, नि दास, या तीन लोकांच्या संस्कृतीच्या मिश्रणाने मूळ वैदिक संस्कृति कशी बनली, तिचा विकास कसा होत गेला, मानवांना देवपणा कसा आला, इत्यादी गोष्टींचा निःपक्षपातीपणे परामर्श घेऊन, नंतर ते अहिंसाधर्माच्या विवेचनाकडे वळले आहेत. त्यांच्या विवेचनाची दिशा पुढीलप्रमाणे:

मोझेसला परमेश्वराकडून मिळालेल्या आज्ञांत अहिसेचा समाघेश आहेच. परंतु ती यहुदी लोकांपुरतीच होती, हे जुन्या करारावरून स्पष्ट होते. तशा तव्हेची अहिंसा सर्व प्राथमिक जनसमूहांत असेच. वेदकालापूर्वी भारतीय तपस्वी अहिंसेला तप्रचर्येचाच अंश मानीत नि प्राणिमात्रांना दुख्यू नये असा तिचा अर्थ करीत. देवकी कृष्ण हा सुद्धा अहिंसा धर्माचाच भक्त होता.

आर्योच्या स्वान्यांनंतर सिंधुदेशात यशयागांच्या संस्कृतीचा विकास झाला. परीक्षित आणि जनमेजय यांच्या कारकीर्टीत तिचा गंगा-यमुनेच्या प्रदेशात फैलाव झाला. त्यानंतर एका शतकाच्या आत जैन तीर्थंकर पार्श्वनाथ याने आहेंसेच्या यामाला सत्य, अस्तेय, नि अपरिग्रह, या तीन यामांची जोड देऊन आहेंसा धर्म व्यवहार्य केला. पण ही त्यांची अहिंसा तपोमिश्र होती. त्यानंतर सरासरी दोनशे वर्षोनी शाक्य मुनीने तपश्चर्येपासून

अहिंसेला मोकळे केले आणि तिची सांगड प्रज्ञेशी बालून दिली. यामुळेच अहिंसा धर्म इतका कार्यक्षम झाला की, भारतातील त्या वेळी अस्तित्वात असलेली यज्ञयागांची संस्कृती पार लोपून गेली. एवढेच नव्हें तर या नव्या अहिंसा धर्माने सबंध आशिया खंडावर आपला प्रभाव प्रस्थापित केला.

यामुळे ब्राह्मणांना यज्ञयाग सोडावे लागले. पण यज्ञयाग सोडले तरी आपले वर्चस्व या ना त्या रीतीने कायम ठेवण्याचा आपला प्रयत्न ब्राह्मणांनी चालूच ठेवला. अहिंसा धर्मांचे पुरस्कर्ते श्रमण, आरंभी बुद्धाने घालून दिलेल्या नियमाप्रमाणे अत्यंत साधेपणे रहात नि सामान्य जनांच्या हितसुखार्थ झटत. परंतु नंतर विहारांना नि अपाश्रयांना राजेरजवाड्यांकहून इनामे मिळू लागली. त्यामुळे श्रमण सुलासीन बनून परिणामी आपल्या पंथाच्या अभिवृद्धीसाठी खोट्यानाट्या दंतकथा रचू लागले. पुराणांना यामुळे जोर चढला, नि ब्राह्मणांनी याचा फायदा घेळन श्रमणसंस्कृतीचा पराभव केला. या वेळेपासून आजकालची पौराणिक संस्कृती उदयास आली.

या विवेचनानंतर पाश्चारवांच्या सहवासाने पौराणिक संस्कृतीचे दोष कसे उवड होऊ लागले, आणि भारतात घार्मिक, सामाजिक नि राजकीय बाबतीत निरिनराळे प्रयोग कसे सुरू झाले, याची सारभूत माहिती त्यांनी दिली आहे. अर्थातच भारतीय संस्कृतीच्या विद्यमान स्वरूपाचे विवेचन करताना त्यात समाजवाद, साम्यवाद आणि गांधीबाद याबहलचे आवले विचार त्यांनी मांडलेले आहेत.

त्यांना महात्माजींच्या सत्याग्रहाचा प्रयोग फार श्रेष्ठ वाटतो. परंतु प्रशेचे योग्य पाठवळ न मिळाल्याने तो सर्वस्वी यशस्वी होऊ शकला नाही असे त्यांचे मत आहे. या दोन्हींच्या समत्वावर मानवी हित अवलंबून असल्याचे प्रतिपादन त्यांनी केले. शेवटी त्यांनी जगात विरंतन शांतता आणि सौख्य प्रस्थापित होण्यास गरज असलेल्या नव्या मानवधर्माचे स्वतःचे असे सामाजिक तत्त्वज्ञान प्रकट केले आहे. या त्यांच्या महत्त्वपूर्ण तत्त्वज्ञानाची जास्त छाननी पुढे प्रकरण २३ मध्ये येणार आहे.

'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा 'हा धर्मानंदांचा ग्रंथ दिसायला फक्त ३३२ पानांचा लहानसाच असला तरी, पु. मं. लाड यांच्या शब्दांत सांगावयाचे झाल्यास, '' भारतीय संस्कृतीचा आरंभापासून इतका व्यापक आढावा घेतलेलें व जागतिक संस्कृतीशीं भारतीय संस्कृतीचा अनुबंध जोडणारें एवढें मूलग्राही विवेचन मराठींतच काय पण अन्य भाषां-तिह कचितच आढळेल. हें पुस्तक म्हणजे नाना कल्पना-सिद्धान्तांच्या मूळ स्वरूपांतील हिच्यांची खाण आहे." १९०

## भगवान बुद्ध

" बुद्ध भगवंताच्या २५०० व्या परिनिर्वाण जयंतीच्या निमित्तानें बुद्धावर बरींच

९. मज्झिमनिकाय- ककचूपमसुत्त

१०. 'आकाशगंगा ': पु. मं. लाड, पा. २२.

पुस्तकें व इतर लिखाण प्रसिद्ध झालें. पण परशोधित सत्याचें दर्शन घडवणारा ग्रंथ म्हणून प्रस्तुत ग्रंथाचें प्रथम स्थान यिकिचितिहि ढळलें नाहीं. किंबहुना इतरांच्या लेखनाला हा ग्रंथ आधारभूत ठरला. '' असे प्रा. श्री. ना. बनहड़ी, 'भगवान बुद्ध ' या धर्मानंदांच्या ग्रंथाच्या दुसऱ्या आवृत्तीच्या निमित्ताने म्हणतात. ' '

या ग्रंथाची ही दुसरी आवृत्ती १९५७ मध्ये आणि तिसरी आवृत्ती १९७४ मध्ये प्रसिद्ध झाली. पहिली आवृत्ती पूर्वार्थ आणि उत्तरार्ध अशा स्वतंत्र दोन भागांतून १९४० मध्ये प्रसिद्ध झाली होती. आज सब्बीस वर्षे उलटल्यावरही या ग्रंथाचे वर उल्लेखित स्थान नि अद्ययावस्व, अजूनही टिकून आहे असे म्हणता येईल.

प्रकाशन क्रमाने 'भगवान बुद्ध 'हा धर्मानंदांचा दहावा ग्रंथ. 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा 'या ग्रंथानंतर पांच वर्षोनी हा ग्रंथ प्रसिद्ध झाला. या मधल्या काळातील जवळ जवळ साडेतीन-चार वर्षे धर्मानंद मुंबईत 'बहुजन विहार ' स्थापण्याच्या कार्यात गुंतलेले होते. नाही म्हटल्यास या काळात टॉल्स्टॉयकृत Ivan The Fool या नावाजलेल्या कथेचे त्यांनी केलेले मराठी रूपांतर १९३८ मध्ये पुस्तकरूपाने प्रसिद्ध झालेले आहे.

बुद्धाच्या २५०० व्या महापरिनिर्वाणाच्या जयन्तीच्या निमित्ताने भारतीय साहित्य अकादेमीने भारताच्या (मरार्ठाहावाय) बार्काच्या १३ राष्ट्रीय भाषांत्न प्रस्तुत ग्रंथाची भाषांतरे प्रसिद्ध करण्याचा निर्णय घेतला. आणि याकरिता आललेल्या योजनेनुसार त्याच्या हिंदी अनुवादाची छापील प्रत २२ मे १९५६ रोजी राष्ट्रपतींना नजर करण्यात आली. १४ ऑक्टोबर १९५६ रोजी डॉ. भीमराव रामजी आंबेडकर यांनी आपल्या दोन लाख अनुयायांसह नागपूर मुक्कामी बौद्धधर्माची दीक्षा घेतली. या प्रसंगीही सर्वमान्य अधिकृत ग्रंथ म्हणून या धर्मानंदांच्या ग्रंथाला प्रसिद्धी मिळाली.

# पार्वनाथाचा चातुर्याम धर्म

यानंतरचे राहिलेले दोन ग्रंथ म्हणजे 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म' आणि 'बोधिसत्त्व नाटक' हे होत. हे दोन्ही धर्मानंदांच्या निधनानंतर 'धर्मानंद स्मारक ट्रस्ट 'ने १९४९ मध्ये प्रसिद्ध केले.

' चातुर्याम धर्म ' म्हणजे अहिंसा, सत्य, अस्तेय आणि अपरिग्रह, या चतुष्ट्यीचा धर्म. जैनांचा पार्श्वनाथ याने हा धर्म प्रथम प्रचित्रत केला. तसे पाहिल्यास या धर्माचा उगम ऋषिमुनींच्या अहिंसा धर्मातून झालेला आहे. बुद्धाने त्यास समाधीची आणि प्रशेची जोड देऊन, त्याचा विकास केला. खिस्ताने सहुदी लोकांच्या यहोवाच्या आधारे त्याचा परिचमेकडे प्रचार केला. त्याला अंगमेहनतीची जोड देऊन, सत्याग्रहाच्या स्थाने राजकीय क्षेत्रात देखील तो कसा प्रभावशाली करता येईल, हे महात्मा टॉल्स्टॉयने

या ग्रंथाच्या रोवटी पार्वनाथाच्या 'मारणांतिक सल्लेखना 'चा थोडक्यात ऊहापोह धर्मानंदांनी केला आहे. 'मारणांतिक सल्लेखन ' म्हणजे आमरण उपवास. असाध्य व्याधीमुळे, किंवा जरेमुळे, रार्रार दुर्बल झाले तर जैन साधू आणि एहस्य उपवास करून प्राण सोडीत असत. पार्वनाथाने देखील याच विधीने संमत शिखरावर देहत्याग केला अशी जैन वाङ्मयात कथा आहे. धर्मानंदांनी या व्रताचा पुरस्कार केला असून, रोग्यांनी आणि जराजर्जरांनी हे व्रत पाळून देहत्याग केला तर समाजाचा पुष्कळ व्यय वाचून, समाज प्रफुल्लित राहील, असे त्यांनी प्रतिपादन केलेले आहे. आपणास पटलेल्या या विचारानुसार स्वतः वागून पार्वनाथाप्रमाणेच धर्मानंदांनीही शेवटी देहत्याग केला याची माहिती पुढे येणारच आहे.

या ग्रंथास, धर्मानंदांसंबंधी आणि त्यांच्या एकंदर कार्यासंबंधीचे विवेचन करणारा 'खरा समाजधर्म' या नावाचा काकासाहेब कालेलकरांनी लिहिलेला एक निबंध बोडलेला आहे.

## बोधिसत्त्व नाटक

साधुचरित, त्रिलंडपंडित, पालिवाङ्मयविशारद, बौद्धतत्त्वज्ञानाचे मर्मज्ञ, विद्वान टीकाकार, असे ज्यांचे वर्णन करण्यात येते, त्या धर्मानंदांनी आपल्या आयुष्याच्या आगदी शेवटच्या काळात एक नाटकही लिहिले होते, असे कोणास सांगितले तर त्यास आइच्यं वाटल्याशिवाय राहणार नाही. आणि तशात जर त्याने धर्मानंदांचे 'निवेदन 'वाचलेले असेल तर हे आश्चर्य साधेसुधे राहणार नसून त्यास धक्का देणारे ठरेल! याचे कारण धर्मानंदांनी आपल्या 'निवेदनात', त्यांस कोणीही नाट्यदेष्टे म्हणावे इतक्या कडकपणे गोमन्तकीयांच्या नाट्यव्यसनावर टीका केली आहे.

एखादे शाश्वत, सनातन, नि विश्वव्यापी सत्य, जगाच्या गळी उतरविण्यासाठी नाटक हे प्रभावी साधन कसे आहे हे जगातील मोठमोठ्या नाट्यलेखकांनी दाखवून दिले आहे. "बोधिसत्त्वाच्या चरित्राची रूपरेषा एकदम ध्यानांत यावी." या उद्देशाने आपण हे नाटक लिहिले असल्याचे धर्मानंदांनी या नाटकाच्या प्रस्तावनेत म्हटलेले आहे. तसे पाहिल्यास, बुद्धाच्या चरित्राची रूपरेखा त्यापूर्वी त्यांनी लिहिलेल्या 'भगवान बुद्ध ' इत्यादी त्यांच्या प्रयात्न आलेलीच आहे. पण त्याच गोधीकरिता हे वेगळे नाटक लिहिल्याचे कारण काय १ याचे सप्टीकरण काकासाहेब कालेलकगंनी या प्रयास बोडलेल्या 'सयुक्तिक उपपत्ति', या आपल्या निर्वधात प्रतिलंधानीण केले आहे.

विशदपणे दर्शविले; आणि महात्मा गांधींनी त्याचे प्रत्यक्ष प्रयोग करून ते सिद्धीला जातात हे दाखवून दिले. चातुर्याम धर्माचा हा उगम, विकास, त्याचे पुरस्कों, त्यांचे प्रयत्न वगैरे कितीतरी मोठा प्रांत धर्मानंदांनी या लहानशा ग्रंथात आक्रमिला आहे. आणि विशेष म्हणजे सर्व धर्मातील गुणदोष यांची चर्चा मोकळ्या मनाने करून शेवटी, जगाचा तरणोपाय कशात आहे हे त्यांनी दाखवून दिले आहे.

११. 'भगवान बुद्ध ': ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. १.

"भक्कम ऐतिहासिक पुराव्यावांचून एक वाक्यही छिहावयाचें नाहीं अशा वृत्तीनें आजनम ज्यांनीं बोछण्या—छिहिण्याचें काम केछें, त्यांना गौतम बुद्धाच्या ग्रहत्यागाची आणि प्रवज्याग्रहणाची नवीन व संयुक्तिक उपपत्ति सुचछी असतांना, आणि ती उपपत्ति लरी असावी असें वाटण्याइतका पुरावा मिळूनहि तो अपुरा असल्याची रुलरुख छागछी असतांना त्यांनीं काय करावें १ शेवटीं त्यांनीं आपछी उपपत्ति या नाटकाच्या रूपांत मांडून संतोष मिळविछा.

" ज्या राजपुत्रानें छहानपणींच लिपि शिकून वेऊन सर्व शास्त्रांत प्रवेश करून घेतला होता, शस्त्रविद्यंत ज्यानें प्रावीण्य मिळिविलें होतें, आणि ज्याला लग्न होऊन एक मूलिह झालें होतें, त्याला जरा, व्याघि आणि मरण यांची कल्पनाच नसावी आणि त्यांचें दर्शन होतांच त्याला घर सोहून जाण्याची बुद्धि व्हावी हें देखील अनैतिहासिक आणि असंभवनीय वाटतें. आणि त्या राजपुत्राला जनम मृत्यु, जरा आणि व्याधि यांचे जें औषध सांपडलें तें देखील जगांतील भौतिक जरा, व्याधि आणि मरण त्यांना दूर करूं शकलें आहे असेंहि नाहीं. तृष्णानाशानें वासनामूलक दुःखें दूर होतील. सम्यक् आजीवानें कित्येक व्याधि टळतील. सम्यक् कर्मान्ताच्या योगानें पापकडील ओटा नाहींसा होईल. सम्यक् हिं मेस दूर होईल. पण प्रत्येक शरीराच्या वाख्याला असलेलें मरण कांहीं टळणार नाही. ज्या मरणाचें दर्शन राजपुत्र गौतमाला झालें होतें तें मरण तथागत बुद्धाला देखील टळलें नाहीं!

" यावरून असेंच समजरें पाहिजे कीं, ज्या गोष्टीची तळमळ बुद्धाला लागली होती आणि ज्या दुःखाचा परिहार त्याला सांपडला तें केवळ शारीरिक दुःख नसून तें सामाजिक दुःख होतें. माणसा-माणसांतील व्यवहार जर शुद्ध असला आणि व्यक्तीचें जीवन जर असामाजिक नसलें तर व्यक्ति आणि समाज दोवेहि सखी होतील.

"नेहमीच्या व्यवहारांत जे चुकीचे आदर्श बाळाले जातात आणि राष्ट्रां-राष्ट्रांच्या व्यवहारांत जी नैतिक शिथिलता आढळून येते त्याचा उपाय बुद्धाला सांपडला आणि तो त्याने लोकांना जन्मभर उपदेशिला. पारलेकिक इतिहास-भूगोलाच्या कल्पना लोक पुराणांतून वाचतात. स्वतःच्या चुकांचे खापर दैवाच्या अथवा दैवी व्यक्तींच्या माधीं फोडतात आणि भोगविलासांनी क्षीण झाल्यानंतर दुसऱ्या टोकाला जाऊन देहदंडन करणें हाच तरणोपाय आहे असें मानतात, आणि ज्याप्रमाणें इहलोकी राज्यकत्योंना लांच देऊन कायदाला धान्यावर बसवितां थेतें, त्याचप्रमाणें देवदेवींना यज्ञयागादिकांची लांच देऊन कर्माच्या आणि कर्मफलाच्या सार्वमीम सिद्धान्ताच्या कचाट्यांतून सुटून जाण्याची आशा बाळगतात.

" या सर्व गोर्धीं वे वैय्यर्थ सिद्धार्थाला पटले आणि त्याने मनुष्यजातीला या भ्रमजालातून सोडविण्याची प्रयत्न केला. "या दृष्टीनें पाहतां धर्मानंदांनीं मांडलेली उपपत्ति अधिक संयुक्तिक वाटते. आणि म्हणावेंसें वाटतें कीं, गौतमाच्या वैराग्याला कारण कांहीहि झालेलें असो, प्रस्तुत नाटकांत दिलेल्या उपपत्तीनंतरच बुद्धाचा उपदेश आपल्याला अधिक चांगल्या रीतीनें पटतो."

धर्मानंदांनी लिहून प्रसिद्ध झालेल्या एकंदर लहानमोठ्या १२ ग्रंथांची धावती ओळख वर करून देण्यात आली आहे. याशिवाय त्यांनी बरेच स्फुट लेखनही केलेले आहे. हे विविध विषयांवर असून, तें विविधशान-विस्तार, मनोरंजन, सुधारक, केसरी, सुबोध-पत्रिका, भारत, स्वयंसेवक, प्रकाश वगैरे पत्रांतून नि नियतकालिकांतून प्रसिद्ध झालेले आहे.

#### खुलासा

मुंबईत १९३७-३८ या काळात 'प्रकाश ' नावाचे साप्ताहिक प्रसिद्ध होत असे. त्याचे संपादक, प्रसिद्ध लेखक पुरुषोत्तम बाळकृष्ण कुलकर्णी हे होते. ते धर्मानंदांचे चहाते होते. त्यांच्याच आग्रहावरून धर्मानंदांनी ही लेखमाला लिहिली. या लेखमालेत आत्मचरित्रपर अशी काही माहिती आहे.

या 'खुलाशा 'संबंधी काहीसा गैरसमज झालेला दिसून येतो. 'निवेदन 'या ग्रंथाशिवाय आणली एक आत्मचरित्रपर ग्रंथ 'खुलासा 'या नावाने प्रशिद्ध झालेला आहे, असा समज झालेला दिसून येतो. याचे कारण काकासाहेब कालेलकरांनी अशा अर्थाचे केलेले उल्लेख असावे. त्यांनी, 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म 'या ग्रंथास जोडलेल्या आपल्या 'खरा समाजधर्म 'या निवंधात, "बौद्धविद्या प्राप्त करण्यासाठीं आणि तिचा फैलाव करण्यासाठीं स्वतः काय काय केलें हें त्यांनी 'निवेदन ' आणि 'खुलासा 'या आत्मचरित्रपर दोन ग्रंथांत नमूद करून ठेवलें, " असे म्हटलेले आहे. असाच उल्लेख त्यांनी धर्मानंदांच्या 'बुद्ध, धर्म आणि संघ 'या ग्रंथास जोडलेल्या परिचयवजा निवंधात केलेला आहे. हे त्यांस मिळालेल्या चुकीच्या माहितीमुळे घडून आले असल्याचे प्रस्तुत लेखकास हल्लीच काकासाहेबांकडून समजले. हल्लीच्या काळात गोमन्तकात धर्मानंदांवर काही लिखाण प्रसिद्ध झालेले आहे. त्यांतील एकदोन ठिकाणी धर्मानंदांच्या दोन आत्मचरित्रपर ग्रंथांची नोंद झालेली आहे. ती काकासाहेबांच्या उल्लेखाच्या आधारेच असावी.

'प्रकाश ' साप्ताहिकाचे अंक आज जवळ जवळ दुर्मिळ झालेले आहेत तेव्हा त्यात प्रसिद्ध झालेल्या 'खुलासा 'च्या रूपरेखेची थोडक्यात नोंद या ठिकाणी करून ठेवणे थोग्य होईल. 'खुलासा 'ची एकंदर ११ प्रकरणे १ आगस्ट १९३७ ते १८ सप्टेंबर १९३८ या काळात खालीलप्रमाणे क्रमशः प्रसिद्ध झालेली आहेत :

प्रकरण १ ते ४ : घराण्याचे मूळ गाव, नाव, आणि आजी, आजोबा, चुळते, वडील यांची माहिती; स्वतःचे नाव, शिक्षण, अभ्यास वरीरे; फर्युसन कॉलेजातील अध्यापनकार्य; पुण्यात स्वतःचे घर वगैरे.

प्रकरण ५ व ६ : अमेरिकनांपासून शिकण्याजीग्या चालीरीती; तेथील लोकांची स्वावलंब-नाची नि स्वच्छतेची आवड; समाजवादाची माहिती; बुद्ध तत्त्वज्ञानाचा विकास आणि बौद्धांचा हिंसेविरुद्ध प्रयत्न; कार्ल मार्क्सचे तत्त्वज्ञान आणि त्यावर पृण्यात स्वतः दिलेले व्याख्यान.

प्रकरण ७ ते १०: अमेरिकेची दुसरी सफर आणि प्रवासाची माहिती; अमेरिकेतील अनुभव आणि प्रो. ल्यान्मनसंबंधी माहिती; गुजरात विद्यापीठातील अध्यापनकार्य, गांधीजींची भेट; अमेरिकेची तिसरी सफर; रिशयाची सफर आणि तेथील सर्वसाधारण माहिती.

प्रकरण ११ वे : सत्याग्रहात भाग वेतल्याची वगैरे माहिती; अमेरिकेच्या चौथ्या सफरीचा आणि 'बहुजन विहास 'बहुछचा घावता उल्लेख.

#### टीकात्मक आणि भाषांतरित प्रथ

'विसुद्धिमगा'चे संशोधन आणि संस्करण धर्मानंदांनी हार्बर्ड विद्यापीठाच्या विद्यमाने केल्याचा उल्लेख मागे आलाच आहे. या ग्रंथाचे संस्करण नागरी लिपींत सुंबई येथील 'मारतीय विद्याभवनाने ' प्रसिद्ध केले अस्न, त्यावरील टीकात्मक संस्करण सारनाथ वेथील 'महाबोधि 'सोसायटीने प्रसिद्ध केले आहे.

त्यांनी केलेल्या ' मुत्तनियात ' या पाछी ग्रंथाचे भाषांतर प्रथम विविधज्ञानविस्तारात्न १९३७ साली कमशः प्रसिद्ध झाले होते; ते १९५५ मध्ये ' धर्मानंद स्मारक ट्रस्ट 'ने नंतर ग्रंथरूपाने प्रसिद्ध केलें. तसेच त्यांचे शान्तिदेवाच्या ' बोधिचर्यावतार ' या ग्रंथाचे भाषांतर ना. के. भागवत यांच्या ' धर्मचक्र ' या मासिकात्न १९४८ साली क्रमशः प्रसिद्ध झालेले आहे. पण ते अजून ग्रंथरूपाने प्रकाशित झालेले नाही.

#### गुजराती ग्रंथ

धर्मानंदांचे गुजराती भाषेतही ग्रंथ प्रसिद्ध झालेले आहेत. धर्मानंद ते प्रथम मराठीत लिहीत असत आणि नंतर गुजराती भाषेत त्यांचा अनुवाद करण्यात येई. त्यांच्या प्रकाशित झालेत्या गुजराती ग्रंथांची खालीलप्रमाणे नोंद मिळते :

| १ मुत्तनिपात                       | प्रकाशक | : į             | ुजरात विद्यापीठ |
|------------------------------------|---------|-----------------|-----------------|
| २ भगवान बुद्धना पचास धर्मसंवादो    | "       | "               | >>              |
| ३ बुद्धचरित                        | "       | >>              | "               |
| ४ बुद्धलीला                        | ,,      | *35             | "               |
| ५ बोधिचर्यावतार                    | "       | >3              | "               |
| ६ धर्मचक्रप्रवर्तन                 | "       | 33              | .53             |
| ्र <b>ंश्रीपवीति</b> करणा गाण्डी ग | 13      | ंनवजीवन 'प्रकाश | न मंदिर, मुंबई  |

| ८ अभिधर्म [ व्याख्यान ] | प्रकाशक | गुजरात वर्नाकुलर सोसायटी |
|-------------------------|---------|--------------------------|
| ९ भगवान बुद्ध           | ,,      | साहित्य अकादेमी, दिल्ली  |
| १० बौद्धसंघनो परिचय     | ,,      | गुजरात विद्यापीठ         |
| ११ समाघिमार्ग           | >>      | **                       |
| १२ जातक कथाओ            | ,,      | >>                       |
| १३ अभिधम्मत्य संग हो    | "       | "                        |
| १४ धम्मपद               | ,,      | <b>)</b> )               |

गुजरात विद्यापीठाच्या 'पुरातत्त्व ' ह्या त्रैमासिकातही धर्मानंदांचे संशोधनात्मक लेख प्रसिद्ध होत असत.

## हिंदी आणि इतर भाषा

हिंदी भाषेत धर्मानंदांचे खाठील तीन ग्रंथ प्रसिद्ध झाले असस्याची नोंद मिळते. १ भगवान बुद्ध अनुवाद : श्रीपाद जोशी प्रकाशक : साहित्य अकादेमी, दिल्ली २ पार्श्वनाथ का चातुर्याम धर्म ,, ,, ,, राजकमल प्रकाशन, मुंबई ३ भारतीय संस्कृति

और अहिंसा ,, पं. विश्वनाथ दामोदर, हेमचंद्र मोदी पुस्तकमाला, मुंबई याशिवाय मल्यालम् , उर्दु, सिंधी, बंगाली, तामीळ, तेलगु आणि कन्नड, या माषात्न धर्मानंदांचा 'भगवान बुद्ध 'हा ग्रंथ साहित्य अकादेमीतर्फे प्रसिद्ध झालेला आहे. तसेच सीलोन येथे तेथील भाषेत धर्मानंदांच्या चार-पाच ग्रंथांचे अनुवाद झाले असस्याचे समजते.

23

# धर्मानंदांची वैचारिक जीवनयात्रा

बोदित माध्य करून वेण्यासाठी धर्मानंदांनी सतत सात वर्षे प्रखर साधना केली. यासंबंधीची माहिती प्रस्तुत ग्रंथाच्या सुरुवातीच्या प्रकरणांतून त्यांच्याच शब्दात 'निवेदित' झालेली आहे. निष्कांचन स्थितीत गृहत्थाग करून काशी, सारनाथ, कुशिनारा,

नि…१६

लुम्बिनिबन, कपिलवस्त्, इत्यादी बुद्धाच्या आयुष्यातील चिरस्मरणीय घटनांनी पावन झालेल्या क्षेत्रांतृन त्यांनी केलेली पायपीट; नेपाळच्या उत्तर टोकापासून ते सीलोनच्या दक्षिण टोकापर्येत कणाकणाने बौद्धज्ञान गोळा करीत केलेला प्रवाम; याच उद्देशाने दोन वेळा के क्त्या ब्रह्मदेशाच्या वाऱ्या; ज्ञानसाधनेबरोबरच यमनियमांचे डोंगर ओलांडून तपःमाधनेचाही घेतलेला ल्डतर अनुभव; आणि अशा प्रकारे अतक्ये हालअपेष्टा सोशीत प्री केलेली आकांक्षा, याची अतीव विस्मयकारक माहिती त्यात आलेली आहे.

# आधुनिक बुद्धघोष

तरण पत्नी आणि जनमास येऊन तीन महिनेसुद्धा पुरे झालेले नाहीत अशी तान्ही कन्या, यांचा त्याग करून धर्मानंदांनी ज्या वेळी घर सोडले, त्या वेळी त्यांचे वय तेवीस वर्षोचे होते. "कितीहि संकटें येवोत, कितीहि विपत्ति भोगाव्या लागोत, बुद्धोण्डेशान्त्रं मला ज्ञान झालें म्हणजे माइया जन्माचें साफल्य झालें," अशा या तीव्र जिज्ञासेनेच त्यांन संसारावर लाथ मारून फिकरी पत्करण्यास प्रवृत्त केले होते. या त्यांच्या आकांक्षेन्तुमार शेवटी त्यांच्या जन्माचे साफल्य झाले ही गोष्ठ जरी खरी असली तरी त्याकरिता त्यांनी विपत्ती किती भोगल्या नि त्यांजवर किती संकटे आली, यांची कोणाही सामान्य माणसास कत्यनासुद्धा होणार नाही. पु. मं. लाड यांना तर ह्युएनत्स्यांगादी चिनी प्रवाशांनी धर्मज्ञानार्थ घेतलेले कष्ट, धर्मानंदांनी घेतलेल्या कष्टांपेक्षा फिके वाटतात. र

धर्मानंदांनी घेतलेल्या कष्टांची माहिती 'निवेदना 'तून वाचल्यावर, बोधिसत्त्वाच्या साधनेचे चित्र डोळ्यांपुढे उमे राहिल्याशिवाय राहत नाही. त्याने 'बुद्ध ' ही संज्ञा प्राप्त होईपर्येत सतत सात वर्षे तपचश्चर्येत, हालअपेष्टांत आणि भ्रमणात व्यतीत केली होती. तसेच ज्ञानसाधनेनंतर धर्मानंदांनी आयुष्यमर जे कार्य केले, त्यासंबंधीही सापेश्वनेतेनच बोळावयाचे झाल्यास, चौथ्या शतकात होऊन गेलेल्या एका बौद्ध मिश्चूचा येथे उल्लेख करावा लागेळ. या मिश्चूने केलेल्या कार्याशी, इतिहासाची पुनरावृत्तं ठगवी इतके धर्मानंदांने कार्य, समानधर्मी असल्याचे दिसून येते.

'महायान ' हा बौद्ध पंथ इसवी सनाच्या सुस्वातीस अस्तित्वात आला. या पंथाच्या बौद्ध आचार्यानी भगवान बुद्धाने प्रचलित केलेल्या पाली भाषेला डावलून संस्कृत भाषेला जवळ केली. आग्ले बौद्ध वाड्यथ ते आता संस्कृत भाषेतून उत्पन्न करू लागले. यामुळे साह-जिकच पाली भाषेच्या हेळसांडीस सुरुवात झाली. आणि अशा रीतीने उणेपुरे चौथे शतक उजाडेपर्यंत ही भाषा नष्ट होण्याची परिस्थिती उत्पन्न झाली. अशा वेळी या पाली भाषेस जीवदान देण्याचे महस्कार्य या भिक्षूने केले.

'बुद्धघोष ' हे आहे या भिक्षूचे नाव! त्याचे सविस्तर असे चरित्र उपछब्ध नाही.

पण त्या काळातील बौद्ध लिखाणातून विखुरलेली अशी त्याच्याबद्दलची बरीच माहिती मिळते. या माहितीवरून हा बुद्धघोषाचार्य साधासुधा मिश्च नन्हता, तो प्रकाण्ड पंडित होता, आणि त्याने केलेली पाली मार्चची सेवा फार मौलिक होती, असे दिसून येते. 'विसुद्धिमण ' हा पाली मार्षेतील संशोधनपर ग्रंथ, त्याचाच! हा ग्रंथ इतका महत्त्वपूर्ण आहे की, त्यास बौद्ध धर्म-साधनेच्या विश्वकोशाचे स्वरूप प्राप्त झालेले आहे. बौद्ध धर्मचे समग्र ज्ञान या ग्रंथात सापडते. त्याने केलेली आणखी एक फार मोठी कामगिरी महणजे, सिंहली भाषेतील 'अडकथा ' त्याने पाली भाषेस उपलब्ध करून दिखा. ही त्याची, पाली भाषेच्याच नन्हे तर बौद्ध धर्माच्याही दृष्टीने अत्यंत महत्त्वाची कामगिरी होती. असे मानण्यात येते.

बौद्धधर्मीयांचे प्रमुख असे जे ग्रंथ आहेत, त्यांच्या समुदायास 'त्रिपिटक ' असे नाव आहे. तीन पेट्यांतृन हा संग्रह विभाजित केला गेल्यामुळे, त्यास हे नाव पडले. या तिन्हींचे आणली पोटविभाग असून, सर्वच संग्रह महाभारतापेक्षा तीनपटीने मोठा आहे. या त्रिपिटकातील वाक्याचा अर्थ स्पष्ट करण्याची आगळीच पद्धत सिंहल्द्वीपात होती. प्रथम वाक्याचा सरळ अर्थ सांगृन, नंतर हा अर्थ एखाद्या कथेच्या सहाय्याने जास्त स्पष्ट आणि परिणामकारक करणे, अशी ती प्रथा. हळूहळू या कथा लोकप्रिय होऊ लागल्या, आणि कालांतराने त्या लिहन ठेवण्याचीही प्रथा सुरू झाली.

बुद्धवीषाचार्याने सिंहलद्वीपात जाऊन तेथील भाषा प्रथम आत्मसात केली; आणि नंतर सिंहली भाषेतील तेथील अहकथांचे भांडार पाली भाषेत रूपांतरित करून ते भारतात आणले. हे रूपांतर पाली भाषेचे भूषण ठरावे इतके उत्तम वठले. भारतात त्याचा त्रिपिटकाइतकाच आदर होऊ लागला. यामुळे त्या काळातील बौद्धाचार्योना पाली भाषेकडे दुर्लक्ष करणे अदाक्य होऊन बसले. त्या वेळच्या बौद्धवाङ्मयात्न बुद्ध बोषाचार्योचा उन्लेख 'बौद्ध जगातील सूर्य ', 'पाली भाषेचा उद्धारकर्ता ', अद्या गौरवपूर्ण शब्दांनी केलेला आढळून येतो. यावरून त्यांचे हे कार्य पालीभाषेचे महस्व पुनश्च प्रस्थापित होण्यास नक्कीच कारणीभृत झाले असले पाहिजे, यात शंका नाही.

बुद्धबोषाचार्योच्या काळानंतर चौदापंबरा शतकांनी पाली भाषेला अशीच वाईट परिस्थिती पुन्हा एकदा प्राप्त झाली. या परिस्थितीस तोंड देण्याचे कार्य धर्मानंदांनी केले. या कामी त्यांनी आपल्या आयुष्याची चाळीस-पंचेचाळीस वर्षे खर्ची घातली. तसे पाहित्यास बुद्धघोषाचार्याला पाली भाषेच्या न्हासालाच प्रामुख्याने तोंड द्यांवे लागले होते. उल्टर धर्मानंदांच्या काळी पाली भाषेबरोबरच बौद्धधर्मज्ञानही भारतात्न पूर्णपणे नष्ट झाले होते. या दोन्हींच्या पुनरुजीवनाचे कार्य त्यांस करावे लागले.

## धर्मानंदांची कामगिरी

धर्मानंदांनी प्रथमतः अध्यापनकार्यास वाहून घेऊन आपली शिष्यपरंपरा उत्पन्न केली. पाली ग्रंथांचे अनुवाद, संशोधन नि संपादन, स्वतः करून इतरांसही करण्यास त्यांनी

१. मार्गे पान २० पहा.

२. आकारागंगा : ले. पु. मं. लाड पा. १९.

प्रवृत्त केले. भारतातील विद्यापीठांत्न पाली भाषेला मान्यता मिळवृत देऊन, तिला भारतात पुनश्च आदरणीय स्थान प्राप्त करून दिले. तसेच बौद्धधर्मज्ञानाचे पुनश्स्थान त्यांनी भारतात तर केलेच, पण त्याशिवाय या धर्माचा संदेश अमेरिकेत आणि रशियातहीं पोचवला. यामुळेच भारतातील विद्वानांनी, बुद्धबोषाप्रमाणेच त्यांचाही 'बौद्धधर्म, तत्त्वज्ञान, आणि साहित्य यांच्या पंडितांचे पंडित', 'भारताचे या युगातील बौद्धगुर', 'त्रिखंड पंडित', 'अणि 'आधुनिक भारताचे बुद्धबोष', धांसारस्या गौरवपर शब्दांनी उस्लेख केलेला दिसून येतो.

या गौरवास पात्र टरावी अशीच धर्मानंदांची कामगिरी होती यात शंकाच नाही, पण ते तेवट्यावर समाधान मानून थांबले नन्हते. त्यांनी सबंध आयुष्य जे ज्ञानसाधनेत घालवले, त्याचा उद्देश एक पठित पंडित व्हावे, अथवा जुन्या काळातील आचार्योप्रमाणे आत्मबंध संपादून स्वतःची बौद्धिक पूर्णावस्था गाठावी, एवटाच मर्यादित नव्हता. ते श्रेष्ठ दर्जाचे विचारवंत होते. परमार्थाचे अथवा मोक्षाचे वेड त्यांस नव्हते. त्यांना लोकक्त्याणाची अनिवार ओढ होती. कोणत्याही सत्कार्याची सफलता त्यामागे असणाऱ्या तत्त्वज्ञानावर अवलंबून असते हे त्यांना इतिहासाच्या परिशीलनाने शिकविले होते. त्यांच्या अंतर्यामी एक आगळेच तत्त्वज्ञान आकार घेऊ लागले होते. बौद्धधर्मज्ञानाच्या पायावर पाय रोवून त्यांचे मन कल्याणकारी विश्वसमाजाच्या अंतिम लक्ष्याकडे होप घेत होते.

#### कल्याणकारी विश्वसमाज

धर्मानंदांच्या जीवितकार्याचा उच्च बिंदू त्यांचा विचारधारणेत सापडतो. १९०६ मध्ये ब्रह्मदेशात्न भारतात परतस्यावर कलकत्ता येथे त्यांस आपस्या जीवितकार्याचा पिहला संदेश मिळाला. "साधस्यास बौद्धधर्माच्या ज्ञानाचा प्रसार करण्यासाठीं योडीबहुत खटपट करावी." अश्री अंतःप्रेरणा त्यांना या प्रसंगी झाली. त्यानुसार वागून त्यांनी बौद्धधर्मज्ञानाचा प्रसार कसा केला याची हक्षीकत मागे आलीच आहे. हे प्राध्यापन निलेखन या दोन मार्गोनी करताना, त्यांस पूरक असे संशोधन नि चिंतन, त्यांस करावे लागले. त्यात्मच त्यांस मानवजातीच्या हितासाठी बौद्धतत्त्वज्ञानाचा राष्ट्रकारणाशीच नाही तर विश्वकारणाशीही समन्वय साधणे अगत्याचे आहे, असे दिसून आले.

या नव्या जाणिवेचाच एक भाग म्हणून गांधीजींच्या सरयाग्रहाच्या महान प्रयोगात ते सामील झाले. स्वातंत्र्यसंग्रामात त्यांनी प्रत्यक्ष भाग घेतला. त्यांना भारताचे स्वातंत्र्य हवे होते ते आशियाच्या उत्थानासाठी, नि आशियाचे उत्थान हवे होते ते सबंध मानव-जातीच्या कस्याणासाठी. गांधीजींच्या चळवळीचा प्रत्यक्ष अनुभव त्यांस फार उपयोगी ठरला. सुदैवाने याच काळात त्यांना प्रश्चात्त्य देशांतून चालू असलेले राजकारण, अर्थकारण, आणि विचारप्रवाह, यांचे जवळून निरीक्षण नि अभ्यास करण्याची संधी मिळाली. अमेरिकेत साडेसात आणि रशियात एक, असे एकंदर साडेआठ वर्षाचे त्या देशांतील वास्तव्य त्यांस ज्ञानवर्धक ठरले. समाजवाद आणि साम्यवाद यांचा सत्वोल अभ्यास करणे त्यांसशक्य झाले. दोनहींचा क्रियात्मक अनुभव वेण्यासही त्यांस मिळाला. आणि अशा प्रकार अनुभव नि विचारमंथन, यांतून जो अंतिम जीवितकार्याचा साक्षात्कार त्यांस झाला, तो 'अहिंसा' आणि 'अपरिग्रह ' यांच्या समन्वयाने होऊ शकणाऱ्या विश्वसमाज धर्माचा! त्याचीच ओळल प्रस्तुत प्रकरणातृन आण्णास करून ध्यावयाची आहे.

# कर्तृत्वाची पार्श्वभूमी

मानवी जीवन हे मोठे गृह आहे. मानवाची बुद्धी, प्रज्ञा, कर्तृत्व, यांचा उदय नि विकास कसा होतो याचा कार्यकारणमाव सांगणे मोठे कठीण. धर्मानंदांनी आपल्या वयाच्या तेविसाव्या वर्षीच आपणांस अभिप्रेत असन्देश्या आदर्शजीवनाचा आराखड़ा निश्चित केला, आणि त्यानुसार आपले जीवनशित्य बडविण्याच्या इरायाने घर सोडले. त्यांना एवट्या लहान वयात हे सामर्थ्य कोठून प्राप्त झाले रै त्यांच्या अंतर्यामी ही आकांक्षा कशी उमल्ली रै तसे पाहिस्यास गोमन्तकातील एका खेड्यातील सामान्य कुटुंबात जनमलेला हा मुल्गा ! अशा या मुलाच्या मनात ह्या दिव्य आकांक्षेचा कसा प्रादुर्भाव झाला रै या प्रक्षास, या मुलाने आपल्या पुढील आयुष्यात जे असामान्यत्व प्राप्त करून बेतले, त्याचे उपजवन बीज त्याचे अंगी होते, असे उत्तर मिळेल.

पण हे मान्य करूनही एक गोष्ट छक्षात ठेविली पाहिजे ती ही की, फक्त बीज चांगले असले म्हणजे त्यात्न अंकुरणाच्या वृक्षाला, सुवासिक, गोमटी, आणि रुचिर अशी फुलेफले येतातच असे मात्र नाही. त्यास मशागत, जमीन, खतपाणी, पाऊस, वातावरण, ह्याही गोष्टी उत्तम प्रतीच्या लागतात. या जगात जन्मास येणारी प्रत्येक व्यक्ती, काही प्ररणा, काही प्रवृत्ती बरोबर वेऊन येते. हे गुण अथवा शक्ती सुरुवातीच्या काळात तरी सुप्तावस्थेतच असतात. त्यांचे अस्तित्व सहमा कोगाच्या लक्षात येत नाही. पण नंतर, त्या व्यक्तीच्या विकासावरोबर त्या शक्तीही वाढू लागतात. आणि विशेष म्हणजे, त्यांचा बगवाईटपणा त्यांच्यावर ज्या प्रकारच्या सामाजिक नि शैक्षणिक संस्कारांचा परिणाम झालेला असतो, त्यांच्यावर अवलंबून असतो.

थोर पुरुषांच्या चरित्रांकडे पाहिले तर सर्वसाधारणपणे असे दिसून येते की, ते

३. प्रा. श्री. ना. बनहट्टी यांनी 'भगवान बुद्ध'या धर्मानंदांच्या ग्रंथास जोड-लेल्या 'ग्रंथकार परिचय'या लेखात, पा. १०.

४, ५ पु. मं. लाइ यांनी 'आकाशगंगा ' या आपल्या ग्रंथात अनुक्रमें, पान १७ आणि पान २०.

६. मुनि जिनविजयजी यांनी प्रस्तुत लेखकास दिलेल्या मुलाखतीत.

७. मार्गे पान १३५ पहा.

जन्मतःच थोर नस्तातः या बाबतीत महात्मा गांधींच्या जीविताकडे पाहिल्यास या गोष्टीचा प्रत्यय येतोः त्यांच्या "...वयाच्या पंचिवसात्या वर्षापर्यत त्यांना कोणीहि पाहिलें असतें तर त्यांच्या अंगीं कांहीं अलैकिक गुण किंवा असामान्यत्व असल्यांचे सहसा कोणाच्या प्रत्यास आलें नसतें," असे आचार्य जावडेकर यांनी महात्माजीसंबंधाने महटलेले आहे.

रवींद्रनाथांसारखे श्रेष्ठ कवी जीवनास दिव्याच्या ज्योतीची उपमा देतात. थोडासाच प्रकाश फेकीत मंद्रपणे तेवणाऱ्या या ज्योतीत तसे पाहिस्यास फार मोठी शक्ती सामाव-छेली असते. ती साऱ्या विश्वाला जसा प्रकाश देऊ शकते, तसाच दाहही देऊ शकते. हे सर्व तिला लाभणाऱ्या पार्श्वभूमीवर अवलंबून असते. असेही कधी कथी होऊ शकते की, योग्य पार्श्वभूमी न लाभस्यामुळे ती ज्योत कालांतराने विद्युत नष्टप्रायही होते. तेविसाव्या वयापर्येत धर्मानंद ज्या वातावरणात वाढले, जे संस्कार त्यांच्या मनावर झाले, त्या सर्व गोष्टी त्यांच्या अंगी सुप्तपणे वसत असलेस्या प्रवृत्तींवर परिणाम करणाऱ्या ठरस्या असस्या पाहिजेत, यात शंकाच नाही.

#### तुकारामाचा पूछ

अगदी छहान वयातच धर्मानंदांच्या मनावर संत तुकारामाच्या शिकवणीचा परिणाम झाला होता. सोळा-सतरा वर्षोचे असतानाच तुकारामाच्या चरित्राची अनेक वेळा पारायणे त्यांनी केळी होती; आणि त्यांचे अभंगही पाठ केळे होते. आपळे जीवित वाया जाणार असा हृद्रोग त्यांना छहानवणीच जडळा, त्या वेळी तुकारामाच्या बोळांनीच त्यांस सावरून घरळे. दारिद्रच, मृत्यू, अशा आफ्तींना तोंड देण्याचे प्रसंग धर्मानंदांवर छहानपणीच आळे. त्या वेळी तुकारामाच्या उपदेशानेच त्यांच्या मनास शांती प्राप्त करून दिळी.

'दोन्ही टिपरी एकच नाद। सगुण-निर्गुण नाहीं भेद रे, ' अशा शब्दांत हैत-अहैत यांची चर्चा म्हणजे शुष्क पांडित्याचा वाद, 'भ्रमाचा संवाद ' असे प्रतिपादणारे; फक्त मानवतेचाच नव्हे तर मानवांच्या समतेचाही झेंडा फडकावणारे; रूढिजन्य जातिव्यवस्थेला टोकरून गुणकर्माचे श्रेष्ठत्व प्रतिपादणारे तुकारामाचे तत्त्वज्ञान, धर्मानंदांनी पूर्णपणे आत्मसात केले होते.

कवी रेव्ह. ना. वा. टिळक हे आपणास खिस्ताकडे जाण्यास तुकारामाच्या पुला-सारखा उपयोग झाला असे म्हणत असत. बौद्धधर्माने भारतीयांमध्ये लोकसेवेची प्रेरणा उत्पन्न केली. स्वतः दुःख भोगूनही दुसऱ्याची सेवा करावी या बौद्धधर्माच्या शिकवणीचे पडसाद नंतर मराठी संतांच्याही वाड्ययातूनही उमटले. "बुद्धाची तोंडओळख होण्या-पूर्वीच बौद्धावताराचें दर्शन तुकारामामार्फत धर्मानंदांनीं घेतलेलें होतें," असे पु. मं. लाड म्हणतात. १ एकंदरीत टिळकांना काय नि धर्मानंदांना काय, आपापल्या उद्दिष्टांकडे पोचण्यास ' तुकारामाचा पूलच ' सहाय्यभूत ठरला असे म्हणता येते. मराठी भाषेचा पाश

'बहुजन हिताय, बहुजन सुखाय 'हा महाराष्ट्रधर्म तुकारामादी संतांनी उपदे-शिला. यानंतर इंग्रजी अमदानीत पाश्चात्त्य विद्येच्या संस्कारांमुळे, महाराष्ट्रात सांस्कृतिक प्रबोधनास सुस्वात झाली. धार्मिक नि सामाजिक सुधारणांचे विचार प्रवृत्त करणारे या नव्या युगाचे पहिले पुरुष म्हणून लोकहितवादी गोपाळगव देशमुख आणि जोतिराव फुले हे ओळखण्यात येतात. यानंतरच्या पिढीचे अध्वर्यू मांडारकर, तेलंग, रानडे हे होत. यांनी नेमस्त अशा सर्वोगीण सुधारणावादाचा पुरस्कार केला नि त्यास तात्त्विक अधिष्ठानही मिळवृन दिले. यानंतरची पिढी म्हणजे चिपळूणकर, टिळक आणि आगरकर यांची. यांनी आपापल्या परीने कार्य करून, धार्मिक, राजकीय आणि सामाजिक विचारांना निर्णायक स्वरूप प्राप्त करून दिले. महाराष्ट्रात स्वाभिमान आणि राष्ट्राभिमान उराज करून फार मोठी जागृती करण्याचा मान या तिषांना पोचतो.

तसे पाहित्यास महाराष्ट्रातील या सांस्कृतिक प्रजीधनाचा सहजासहजी असा फारच थोडा संबंध गोमन्तकाशी येत होता. आजच्या काळासारखे नियमित परस्पर दळणवळण दोन्ही प्रदेशांत त्या काळात नव्हते. पोर्तुगीजांच्या धार्मिक छळाच्या काळापासून या दोन्ही प्रदेशांतील सांस्कृतिक नि व्यावसायिक संबंध संपृष्टात आले होते. पण अशा ह्या परिस्थितत सुद्धा गोमन्तकीयांस महाराष्ट्राकडे आकर्षित करणारा असा एक बळकट पाश अस्तित्वात होता. —आणि तो म्हणजे मराठी भाषेचा ! पोर्तुगीज राज्यकर्त्यांच्या सर्व प्रकारच्या बंधनांना नि दडपशाहीला तोंड देत, लपूनळ्यून का होईना, गोमन्तकीयांची मराठीची सेवा सतत चालू होती. संतवाद्धायाचा राज्या तर रोजचाच घरोषर चालू होता. याशिवाय महाराष्ट्रात प्रत्यही उत्पन्न होणारे वाद्ध्य चोरूनमारून मिळवून घरोषर वाचले जाई. सुदैवाने धर्मानंद चौदा-पंधरा वर्षोचे होईपर्यंत पोर्तुगीजांची दडपशाही बरीच सौम्य झाली. महाराष्ट्रातील मराठी वाद्धाय सुलभपणे गोमन्तकात येऊ लागले, आणि प्रत्यक्ष गोमन्तकातही वाद्ध्ययनिर्मितीस आणि नियतकालिकांच्या प्रकाशनास वगैरे सुद्धात झाली.

धर्मानंदांच्या चरित्राकडे पाहिल्यास जात्याच ते थोडेसे वैराग्यशील, अंतर्मुख आणि तर्कनिष्ठ वृत्तीचे असल्याचे दिसून येते. वाचनाच्या आवडीबरोबरच बुद्धीवर नि चित्तावर ज्ञानाचे संस्कार करून कुडालाची उपसंपदा मिळविण्याची तळमळही त्यांच्या मनात लहानपणापासूनच दिसून येते. या वयातच ज्ञानाइतकेच शीलाचे महत्त्व त्यांन्य वाटन होते. त्यामुळे वेश्या, दारू आणि जुगार, या समोवतालच्या इंद्रबालांचा त्यांच्यावर परिणाम

८. जीवन- रहस्य : ले. आचार्य शं. द. जावडेकर, पा. १६

९. आकाशगंगा : पु. मं. लाड, पा. १७.

होऊ शकटा नाही. जांबावली गांवी शिमन्याच्या उत्सवास गेले असता, इतर कोठे जागा न मिळाल्यामुळे आपल्या आप्तांबरोबर तेथील एका कलावंतिणीकडे कसे उतरावे लागले, आणि नंतर त्या ठिकाणी उतरलेल्या इतर तरुग मंडळींचे चालू झालेले चाले, आणि त्यात भाग घेण्यास त्या कलावंतिणीकडून होत असलेला आग्रह, हे सर्व सहन न होऊन धर्मानंद उत्सव संपेपर्यंत न थांबता, दुसऱ्याच दिवशी घराकडे कसे परतले, याची माहिती मागे आलीच आहे. १०

दिसेल ते बोलावे आणि साधेल ते करावे

वरील विवेचनावरून असे दिसून येईल की, काही लास अशा गुणांची प्रवृत्ती धर्मानंदांच्या स्वभावात लहानपणापासूनच हगोचर होत होती. हे कसे काय घडून आले हे सांगणे मात्र कठीण. एलाद्या गुरूचा प्रभाव लहानपणीच त्यांच्यावर पडला होता, अथवा घरातील वडीलधाऱ्या माणसांकडून त्यांना तसे बळण लावण्याचा लास असा प्रयत्न झाला होता, असे म्हणण्यास काहीच आधार मिळत नाही. तेव्हा, त्यांच्या अंगात मूलतःच तसा देवी स्फूर्जीचा कंद होता, अथवा पूर्वजन्मीच्या संस्कारांचा हा परिणाम आहे, असेही वाटल्यास म्हणता येईल. काही का असेना, लहापणीच अत्यंत योग्य प्रकारे कमावली गेलेली धर्मानंदांची मनोभूमी, तुकारामाने लोलवर ओली केली, आणि अशा या भूमीवर यहच्लेने बुद्धप्रेमाचे बीज पेरले गेले, असेच म्हणावे लागते!

"मार्झे वाचन बसजसें बाढत गेलें तसतसा माझा असंतोष बाढूं लागला. विष्णुशास्त्री, आगरकरप्रमृति थोर पुरुषांनीं यथामित आपल्या देशाची सेवा केली व आपल्यास घन्य म्हणबून घेतलें. एण माझ्या हातून त्यांच्यासारखीं कृत्यें होण्याची आशा आहे काय र त्यांची विद्वत्ता कोठें र त्यांचा उत्साह कोठें र त्यांचें धेर्य कोठें र पण मी या सर्व गोष्टींना आंचवलों. " व या उद्धारावरून दिसून येते की, चिपळूणकर, टिळक, आगरकर यांच्या विद्वत्तेचा, स्वाभिमानी वृत्तीचा, आणि विशेष म्हणजे त्यांनी जी आजन्म सेवेची स्वार्थ-त्यागी प्रथा आचरणात आणली तिचा, धर्मानंदांवर फार मोठा परिणाम झाला होता. हे तिघेही पाहिल्यास समाजस्वातंत्र्याचारोबरच राजकीय स्वातंत्र्याचा पुरस्कार करणारे. पण यांपैकी पहिल्या दोघांनी, विशेषतः टिळकांनी, राजकारणाकडे जास्त ओढा दाखवला. त्या-करिता टिळकांनी, राष्ट्रवादाची कास धरली. राष्ट्रीय अहंता हीच सर्वसाधारणपणे कोणत्याही राष्ट्रवादाचा कणा असतो. साहजिकच त्याकरिता, भारतीय प्राचीन तत्त्वज्ञान, संस्कृती, इतिहास, शिवाजीचे कार्य, रामदासांचा महाराष्ट्रधर्म, पेशवेकालीन मराठी साम्राज्य, इत्यादी अभिमानाच्या गोष्टींची मशागत करून राष्ट्रवादाची पेरणी त्यांस करावी

आगरकरांनी अनुसरलेला मार्ग याच्या उलट होता. शुद्ध बुद्धिवाडी विचारमरणी पत्कस्त आगरकरांनी आपले लक्ष समाज-सुधारणांवर प्रामुख्याने केंद्रित केले होते. त्यांनी पुरस्कारिलेला सामाजिक ध्येयवाद स्पेन्सर वगैरे पाश्चात्त्य पंडितांच्या आधुनिक विचारसरणीवर बराचसा आधारलेला होता. त्यांचे विश्वविध्यक तत्त्वज्ञान भौतिकवादी होते; ईश्वराच्या अस्तित्वाबहल ते अश्चेयवादी होते; व्यक्तिस्वातंच्य आणि समता यांचे ते कहर उपासक होते; त्यांची 'धर्म ' हा मानवतेच्या ऐहिक सुन्यसंवर्धनाचा मार्ग असल्याचे प्रतिपादून, त्याचा परलोकाशी असलेला संबंध तोडून टाकला होता. एक गोष्ट या ठिकाणी लक्षात ठेविली पाहिजे, ती ही की, आगरकरांचा हा बुद्धिप्रामाण्यवाद पूर्णपणे उसना नव्हता. त्यांना जुन्या संस्कृतीचा अभिमान नव्हता असे नव्हे. पण त्यातील अनिष्ट गोष्टींचा त्यांस दुर्गममान घरावयाचा नव्हता. समाजजीवनातील प्रत्येक रूढी, आचारविचार, यांची शास्त्रीय देशीने छाननी करून त्यातील विसंगती त्यांनी दाखवून दिली. शास्त्रप्रामाण्य तर त्यांस निलालस मान्य नव्हते. यामुळेच आगरकरांचा, 'महाराष्ट्राचा गौतम बुद्ध ' असा उल्लेख विद्वान लोक करतात. १२ आगरकरांचे बरेचसे विचार बुद्धास्या शिकवणीशी मिळतेजुळते होते.

धर्मानंदांची वैचारिक मनोवृत्ती मूळचीच कशी तर्कनिष्ठ होती, याचा उल्लेख मागे झालेळाच आहे. तर्कनिष्ठा हे बुद्धिप्रामाण्याचे मुख्य ब्रीद. तिळा धर्मनिष्ठा, परंपरावाद, अंधश्रद्धा, व्यक्तिपूजा, इत्यादी गोष्टी वर्ष्य असल्यामुळे, बुद्धिप्रामाण्य स्वीकारणे म्हणजे एक कठीण व्रत स्वीकारण्यासारखे आहे. कारण बुद्धिप्रामाण्यवाद्यांना आपळी मते स्पष्ट-पणे बोलून दाखवाबी लगतात, ती कठोरपणे आचरणात आणावी लगतात, आणि तसे करताना लोकप्रियता गमावण्याची त्यारी दाखवाबी लगते. अशांना मुस्मद्देगिरी, सारवासारब, या गोष्टी तर पूर्णपणे निषद्ध असतात.

आगम्बर हे अशा प्रकारचे कहे बुद्धिप्रामाण्यवादी होते, आणि समानशील वृत्ती-मुळेच धर्मानंदांवर त्यांच्या विचारांचा फार खोलवर परिणाम झाला होता. आगरकरांचे अनुकरण करून आदी लहान वयातच त्यांनी 'दिसेल ते बोलावे व साधेल ते करावे,' हे बत स्वीकारले होते. <sup>१ 3</sup> धर्मानंदांनी घर सोडले त्या वेळी आपल्या पुतण्यांना एक उपदेशपर पत्र लिहून ठेवले होते. <sup>१ ४</sup> त्या पत्रावरून आगरकरांच्या विचारांचा त्यांच्या मनावर किती परिणाम झाला होता याची कल्पना येते. एखादे तत्त्व मान्य झाले म्हणजे

लागली. याच कारणामुळे चातुर्वर्ण्यव्यवस्था नि जातिमेद यास खंबीरपणे विरोध दर्शविणे त्यास शक्य झाले नाही.

१०. मार्गे पान १४ पहा.

११. मागील पान १० पहा.

१२. प्रा. च्यं. क्ट. टोपे यांचा 'नवभारत', आगस्ट १९५६, आगरकरांवरील लेख, पान ७६.

१३. मागे पान १५ पहा.

१४. मागे पान २२ पहा.

ते फार कठोरपणे ते पाळीत असत. त्यांनी छहानपणीच स्वदेशीचे व्रत स्वीकारले होते. गोमन्तकात स्वदेशी कपडे मिळत नसत. अशा परिस्थितीत छोकांकडून होणाऱ्या हेटाळणीस न जुमानता, त्यांनी मिळेल तसले ओवडधोबड कपडे वापरून आपले स्वदेशीचे व्रत काटेकोरपणे पाळले. तसेच, त्या काळात, त्यांस तोंड द्यांचे छागलेल्या एका ग्रामण्य प्रकरणाचा येथे उल्लेख करता येईल. यातून प्रायश्चित्त वेकन मोकळे होणे त्यांस शक्य होते. पण तत्त्वनिष्ठेम जागून धर्मानंदांनी प्रायश्चित्त वेण्यास नकार दिला, आणि कायमची वहिष्कृती पत्करली. १ फ

#### त्यांच्या जीवनाचे चार खंड

धर्मानंदांच्या जीवनाचे सर्वसाधारणपणे चार खंड पाडता येतात. जन्मापासून घर सोडी-पर्यतचा एकोणतीस वर्षोचा काळ, हा सुस्वातीचा काळखंड. याम पूर्वतयारीचा, अथवा आपस्या अंतश्चश्चंची क्षितिजे विस्तृत करून, भावी जीवितकार्याचा वेध घेण्यात गेळेळा काळखंड, असेही म्हणता येईळ. पुढीळ दोन काळखंडांस पूरक ठरेळ अशी पार्श्वभूमी जी धर्मानंदांनी पहिल्या काळखंडात संपादित केळी, त्याचे विवरण वर आळेळेच आहे. या काळात जोपासळेळे बीद्धज्ञानसंपादनाचे स्वम, धर्मानंदांनी त्यापुढीळ सात वर्षोच्या (१९०५ ते १९१२) काळखंडात साकार केळे. त्याच्यापुढीळ वीस वर्षोचा काळ तिसऱ्या खंडात मोडतो. या काळात त्यांनी बीद्धज्ञानप्रमाराचे कार्य केळे.

दुमन्या नि तिमन्या कालखंडांत त्यांनी केलेली बौद्धज्ञानमाधना आणि त्याचा प्रचार याची सविस्तर माहिती या ग्रंथाच्या पहिल्या भागात निवेदित झालेली आहे. यानंतरचा त्यांच्या आयुष्याचा शेवटचा कालखंड १९३२ पासून सुरू होतो. याच वर्षी ते अमेरिकेची आपली चौर्या नि शेवटची भेट संपन्न परत आले. १९३५ मध्ये त्यांनी आपला 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा 'हा महत्त्वपूर्ण ग्रंथ प्रकाशित केला. आपल्या जीवनाच्या परिणतावरथेत उमजलेले विश्वसमाजाचे तत्त्वज्ञान त्यांनी या ग्रंथाद्वारा प्रथम प्रकट केले. धर्मानंदांच्या जीवनाचा हा चौथा नि शेवटचा कालखंड या कालात त्यांनी भगवान बुद्ध ', 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म ', आणि 'बोधिसत्त्व नाटक ' असे, आणखी तीन संशोधनपर ग्रंथ प्रकाशित केले. या ग्रंथांतूनही आपल्या सामाजिक तत्त्व-ज्ञानास पूरक असेच विचार त्यांनी मांडलेले आहेत. याच त्यांच्या विचारांचा यापुढे आपणास परिचय करून ध्यावयाचा आहे.

#### जग लहान झाले

गेल्या दोन-तीन शतकांत झपाट्याने झालेल्या विज्ञानाच्या वाडीतृत मानवाच्या भौतिक परिस्थितीत आमूलाग्र असे परिवर्तन घडून आले. या काळात लागलेल्या अनेक शास्त्रीय

१५. मार्गे पान २० पहा.

शोधांमुळे होकायंत्रे, तारायंत्रे, आगबोटी, आगगाङ्या, विमाने, यांसारखी शीध्रमामी सांस्कृतिक विनिमयाची साधने उपलब्ध झाली. देशकालाच्या सरहदी त्यामुळे आवळत्या जाऊन एकमेकांच्या जवळ आत्या. जगातील मिन्न मिन्न समाजांचे संबंध सहजमुलभ होऊन जग पूर्वी होते त्यापेक्षा लहान झाले! आणली एक महत्त्वपूर्ण गोष्ट विज्ञानाने घडवून आणली ती म्हणजे, औद्यागिक क्रांती! या क्रांतीमुळे सरंजामशाहीची जागा मांडवलशाहीने वेतली. यामुळे जगातील समाजांचे आर्थिक संबंध काही अंशी निगडित झाले, तर काही अंशी त्यांच्यात विरोध उत्पन्न होऊन स्पर्धेस मुख्यात झाली.

सरंजामशाहीच्या जागी भाडवलशाही येण्याची प्रक्रिया सर्वच देशांत एकाच वेळी अथवा एकाच प्रकारे होते असे नाही. औद्योगिक प्रगती आणि मांडवलशाहीची वाढ ही एकमेकांस पूरक अशीच असतात. काही देशांत अजूनही सरंजामशाही रेंगाळत असून तेथे भांडवलशाहीस खऱ्या अर्थाने सुख्वातही झालेली नाही. यामुळेच आणणास काही राष्ट्रे औद्योगिक विकासाच्या शिखरावर पोचलेली दिसून येतात, तर इतरांच्या या मार्गाने वाटचालीस नुकतीच सुख्वात झालेली दिसून येते. असा हा या राष्ट्राराष्ट्रात दिसून येणारा विषय विकासच, त्यांच्यातील स्पर्धेस नि संघर्षास कारण होतो.

त्यांच्या स्पर्वेचे स्वरूप लक्षात घेण्यासारखे असते. प्रत्येक विकसित देश आपल्या बाजारपेटेत दुसरा प्रतिस्पर्धी शिरू नये म्हणून जेवढी काळजी घेतो, तेवढाच तो, कच्चा माल सुलभणणे मिळविण्यासाठी, आणि आपल्या देशात तयार झालेला माल सुलभणणे विकण्यासाठी, दुसच्या देशातील बाजारपेठा आपल्या ताब्यात आणण्याच्या प्रयत्नात असतो. एका बाजूने तो आपल्या देशातील बाजारपेठांत प्रतिस्पर्धी शिरू नये म्हणून संरक्षक जकातींची भिंत उभी करतो, तर दुसच्या बाजूने आपल्या ताब्यात असलेल्या बाहेरील बाजारपेठां आपल्या ताब्यात कायमच्या रहाव्या म्हणून त्या बाजारपेठांच्या देशांवर आपले आपल्या ताब्यात कायमच्या रहाव्या म्हणून त्या बाजारपेठांच्या देशांवर आपले आपल्या देशाबाहेर आपल्या हक्काच्या अशा बाजारपेठा उत्पन्न करणे, यासच वसाहती स्थापन करणे असे म्हणतात.

अशा प्रकारे जगातील बाजारपेठांची वाटणी ज्या मोख्या भांडवलशाही राष्ट्रांमध्ये होते त्यांना साम्राज्यशाही राष्ट्रे म्हणून ओळखतात. या सर्वोतच जगांतील बाजारपेठांची बाटणी सारख्याच प्रमाणात झालेली असते असे नाही. त्यामुळे जास्त वसाहती असलेली राष्ट्रे जास्त गन्वर होतात, आणि आपल्या बाजारपेठा कोणी हिरावून नेऊ नये म्हणून आपली प्रतिकारशक्ती वाढवू लागतात. आणि राष्ट्रराष्ट्रांतील बाजारपेठांच्या अशा ओढानताणीतून, स्पर्वेतून, आणि संवर्षातृन, जागतिक युद्धाची ठिणगी पडते.

#### राष्ट्रवाद

भारतातील इंग्रजी राजवटीमुळे भारतातील जनतेचा पश्चिमेशी निकट संबंध आला. इंग्रजी शिक्षणामुळे आचारविचारांच्या देवाणवेवाणीस सुरुवात झाली. पश्चिमेकडील नवीन विचारांचे वारे भारतात सर्वत्र पसरले. भारतातस्या विचारवंतांत नस्याजुन्याचा सगडा मुरू झाला. पाश्चात्त्यांइतकी आपलीही सुघारणा झाली पाहिजे याची जाणीव होऊन त्याकरिता प्रयत्न होऊ लागले. काही विचारवंत घार्मिक नि सामाजिक सुघारणांवर जास्त भर देऊ लागले. टिळकांसारख्या विचारवंतांना राजकीय सुघारणांच जास्त महत्त्वाच्या वाटू लागत्या. परकीय मचेच्या अंताशिवाय कोणतीच सुघारणा शक्य नाही असे ते प्रतिपादू लागले. स्वातंत्र्य मिळात्यानंतर भारताची सर्वांगीण सुघारणा होईल, असा टिळकांचा दृष्टिकोण होता. त्यांनी राष्ट्रवाची कास घरून मारताची राष्ट्रीय अहंता वाढविण्याकरिता केलेक्या प्रयत्नांचा उल्लेख मागे आलाच आहे.

लक्षात ठेवण्यासारखी गोष्ट ही की, देशाभिमान ही मानवी मनाची एक प्रबल भावना असते. आक् घर, आपला गाव नि आपला देश, याबद्दल सर्वोनाच आपुलकी वाटत अमते. त्यामुलेच आपल्या देशाकरिता स्वार्थत्याग करण्यास मनुष्य तयार होतो. देश किंवा राष्य यांच्या व्याख्येत सर्वसाधारणपणे भूविमाग, लोकसमुदाय, शासनसंस्था, सार्वभौमत्व, वगैरे घटकांचा समावेश होतो. या घटकांस आत्मीयतेची आणि एकात्मतेची जोड दिली म्हणजे तो देश अथवा राज्य, 'राष्ट्र'या संशेस पात्र ठरते. ढोबळपणे, वांशिक एकता, एक धर्म, भौगोलक एकता, एक भावा, एक संस्कृती, राजकीय आकांक्षांची एकता, ही सर्व राष्ट्रीयत्वाची लक्षणे, असे मानण्यात येते. तसेच ज्या विचारसरणीने राष्ट्र, राष्ट्राभिमान, आणि राष्ट्राचा उत्कर्ष, या कत्यनांचा पुरस्कार प्रामुख्याने होतो, त्या विचारमरणीस 'राष्ट्रवाद 'ही संशा देण्यात येते.

'राष्ट्रवाद' ही संपूर्णपणे एक्रजिनसी कल्पना नव्हे. एकाच मौतिक नि ऐतिहासिक वाढीच्या पातळीवर असलेल्या देशांच्या राष्ट्रवादाचे बाह्य स्वरूप बच्चाच वेळा सारखेच वाटने ही गोष्ट खरी. पण तो पूर्णपणे एकाच साच्याचा असतो असे मात्र नाही. तो भौगोलिक, आर्थिक, राजकीय, वगैरे सत् आणि अमत् अशा परस्परविरोधी प्रवृत्तींचा आविष्कार करणाराही असतो. स्वातंत्र्यपूर्व भारतातील 'राष्ट्रवाद' आणि हिटलर-कालीन जर्मन 'राष्ट्रवाद' यांचा एक उदाहरण म्हणून उल्लेख करता येतो. एक होता सरंजामशाहीतील जुनाट आचारविचार, परंपरा, मेहभाव, यांच्या त्यागाचा प्रयत्न करणारा; शास्त्रे, कला, उद्योगधंदे, लोकशाही, संस्कृती, इत्यादींच्या वाढीस हातभार लावणारा; धर्मसंस्थांचे प्रस्थ कमी करणारा; आणि भारताच्या स्वातंत्र्याकरिता झटणारा प्रागतिक स्वरूपाचा राष्ट्रवाद; तर दुसरा होता, द्रेष, स्वार्थ, क्रीय, यांस बळी पडलेला, आणि साम्राज्यललसेने सगळ्या जगास महायुद्धाच्या खाईत लोटणारा, अत्यंत विकृत नि

पहिल्या महायुद्धापर्येत राष्ट्रवादाची भावना ही त्या काळातील एक प्रभावी शक्ती असल्याचे मानण्यात येई. राजकीय दृष्ट्या राष्ट्रीयत्व म्हणजेच सर्वोच्च नि सर्वोत्तम ध्येय आहे अशी त्या वेळची सर्वेसाधारण समजूत होती. 'राष्ट्रीयता ' ही मूलभूत प्रेरणा नसून केवळ एक संपादित प्रवृत्ती आहे, याची जाणीव कोणासच नव्हती. राष्ट्रभक्तीचे जवळजवळ

वेडाचेच स्वरूप घेतले होते. जगातील निरिनराळी लहानमोटी जी स्वतंत्र राष्ट्रे होती, ती आपला देश, आपली संस्कृती, आपले राष्ट्रपृष्म, आपली शक्ती, यांबद्दल कात्यनिक अभिमानाने फुगून गेली होती. माणुमकीची भावना ही देशभक्तीहून मोठी आहे हे पूर्ण-पणे विसरून, नि उच्छुंत्रलपणाच्या आहारी जाऊन, पहिले महायुद्ध त्यांनी ओढवून घेतले होते. हे फळ विकृत राष्ट्रवादाचे होते हे जरी खरे असले, तरी हा विकृतपणा त्या देशातस्या त्या वेळच्या भांडवलशाहीच्या विशिष्ट परिस्थितीचा आविष्कार होता हे लक्षात ठेवले पाहिजे.

# पहिले महायुद्ध

१९१४ साली पहिल्या महायुद्धाने पेट वेतला. या युद्धाने युरोपातील भौतिक नि मानवी संपत्तीचा अतोनात संहार केला. त्यात जितांइतकेच जेत्यांचेही नुकसान झाले. या युद्धानंतर उत्पन्न झालेल्या आर्थिक परिस्थितीला आणि राजकीय अरिष्टांना सगळ्याच जगाला तोंड द्याचे लागले. विज्ञानाच्या सहाय्याने मानवी संस्कृतीच काय तर संपूर्ण मानवजातही नष्ट करणे शक्य आहे, हे या पहिल्या महायुद्धाने दाखवृन दिले. महाभारत काळात कुस्युद्धात भाग घेण्यास अर्जुनाने प्रथम नकार दिला होता. त्याचे कारण, 'युद्ध म्हणजे कुलक्षयाचे साधन; कुलक्षयाने कुलधर्म नष्ट होतो, आणि कुलावर अधर्माचा पाडा बसतो; कुलिख्या विषडतात; आणि शेवटी ते सर्व कुलच नरकाचा धनी बनते, ' असे त्याने दिले होते. पण शेवटी हे कुरुयुद्ध झालेच आणि अर्जुनासही त्यात भाग घ्यावा लागला. या युद्धाचा परिणाम कलियुग अस्तित्वात येण्यात झाला असे मानण्यात येते. युद्ध म्हणजे समाजविषटन. याची जाणीव कुरुयुद्ध कालात होती, आणि ती सत्य असल्याचे हृत्शीच्या काळी झालेल्या महायुद्धांनी दाखवृन दिले आहे.

#### प्रतिक्रिया

पहिल्या महायुद्धानंतर, युद्धाची कारणे नाहीशी करण्याच्या अनेक योजना जगापुढे आह्या. अशा योजनांपंकी वास्तवात आलेळी एक योजना म्हणजे 'राष्ट्रसंघ '. आपसां-तीळ तंटे युद्ध न करता सलोख्याने मिरवावेत ह्या उद्देशाने राष्ट्रसंघाची स्थापना झाळी होती. याशिवाय या युद्धानंतर पुढीळ पंचवीस-तीस वर्षोत अनेक आंतरराष्ट्रीय परिषदा, आंतरराष्ट्रीय मजूरसंघ, आंतरराष्ट्रीय शांतता परिषदा, आंतरराष्ट्रीय न्यायाळ्य, यासारखेही बरेच प्रयत्न झाळे. पण या सर्व गोष्टींचा काहीच उपयोग झाळा नाही. १९३९ पर्यंत जग पूर्वपदावर येऊन, त्यास आणखी एका मीषण युद्धास तोंड द्याचे ळागळे. पहिल्या महायुद्धानंतर शांतता प्रशापित करण्याकरिता केळेळे वर उल्लेखित प्रयत्न फसळे. याचे कारण जगातीळ ळहानमोटी राष्ट्र आपल्या हक्कांवर मर्यादा घाळून घेण्यास तयार नाहीत है प्रामुख्याने होते. तेव्हा अशी ही हिंसक वृत्ती आणि साम्राज्यळाळसा अनिवार्यपणे उत्पन्न करणारी नि टिकवून ठेवणारी समाजव्यवस्थाच आमूळाग्र बदळून टाकण्याची गरज

जगातील विचारवंतांना भासली असल्यास नवल नाही. भारतापुरतेच बोलावयाचे झाल्यास नवी कल्याणकारी जागतिक समाजव्यवस्था कशी असावी याची रूपरेखा जगापुढे मांड-णाऱ्या महात्मा गांघी, मानवेंद्रनाथ रॉय, आणि विनोबा भावे या प्रमुख भारतीय विचार-वंतांबरोबरच धर्मानंदांचाही उल्लेख केला पाहिजे. त्यांच्या रूपरेखांचा अंभि उद्देश जाग-तिक स्वास्थ्य हा एकच बरी असला तरी तपशिलात भिन्नत्व होते, हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही.

#### शांततेचे जागतिक प्रयत्न

पहिल्या महायुद्धानंतर जगात काथम स्वरूपाची शांतता प्रस्थापित करण्याचा 'राष्ट्रसंघ '- रूपी प्रयत्न कसा फसला याचा उल्लेख वर आलाच आहे. त्यानंतर दुसरे महायुद्ध होऊन गेले. राष्ट्रसंघाचे जनकत्व पहिल्या महायुद्धास देण्यात आले तर 'युनो 'चे — संयुक्त राष्ट्रसंघाचे जनकत्व दुसऱ्या महायुद्धास द्यावे लगते. ही 'युनो ' संघटना ज्या उद्दिष्टांकरिता अस्तित्वात आली ती उद्दिष्टे तिच्याकडून सफल झालेली नाहीत. याचे कारण म्हणजे त्यांतील काही राष्ट्रांस असलेला व्हेटोचा (नकार अधिकार) अधिकार हे होय. त्यामुळेच आज युनोच्या मानवी हक्क सनदेचे विडंबन चालू असलेले दिस्त येते. पहिल्या महायुद्धानंतर त्याच्या कारणमीमांसेस थोड्याच काळात सुरुवात झाली. त्या प्रकारचे आणखी महायुद्ध पुन्हा होऊ नये असे जगात सर्वोसच वाटत होते. विचारवंतांनी जगात शांतता प्रस्थापित होऊन मानवी जीवन सुसह्य व्हावे म्हणून त्या काळात आपल्या नव्या समाजमार्गाच्या योजना जगापुढे मांडल्या. तीच स्थिती आताही दुसऱ्या महायुद्धानंतर उत्पन्न झालेली दिस्त येते. दिवसेंदिवस विध्वंसनाच्या अस्त्रांच्या बावतीत जग फार झगट्याने प्रगती करीत आहे. त्यांच्या उपयोगाची वेळ पुन्हा उद्भवली तर जगाची काथ परिस्थिती होईल याची कल्पना करणे कठीण नाही. अशा परिस्थितीत जगातील विचारवंत जागतिक शांततेच्या विचारात गुंतले असल्यास नवल नाही.

एक काळ असा होता की, त्या काळात सर्व जग एका समाजन्यवस्थेलाली आणण्याची करणना कोणासही शक्य कोटीतील वाटत नसे. अशा करणना आदर्शवादी (Utopian) म्हणून झिडकारण्यात येत. पण ही परिस्थिती आज राहिलेली नाही. उलट आज अशा जागतिक समाजन्यवस्थेशिवाय गत्यंतर नाही असे बाटू लागले आहे. जाती, वर्ग, देश, राष्ट्रे, यांत जग विभागलेले राहणे योग्य नाही, हेही मत आता मान्यता पावू लागले आहे. एवढेच नन्हे तर, कोणास आवडो न आवडो, जग एक आहे या भावनेने जगातील लोकांच्या मनाचा ताजा केन्हाच घेतलेला आहे. अमेरिकेच्या 'न्यूयॉर्कर' या नियतकालिकानेही अशाच अर्थाचा अभिप्राय एक-दोन वर्षामांगे न्यक्त केला होता. १६

या न्यूयॉर्करच्या स्त्रास धरूनच रिचर्ड फाक या विद्वान लेखका ने 'ए स्टडी कॉफ फ्यूचर वर्ल्डस ' या ग्रंथात, अखिल मानवी जीवन सुमहा बनविणे शक्य असल्याची आपली भूमिका हछीच मांडली आहे. हा ग्रंथ म्हणजे एक्ट्यादुक्ट्याचा प्रयत्न नाही. तसे असते तर त्यास एवढे महत्त्व देण्याची गरज नव्हती. कारण जागतिक स्वास्थ्यावर व्यक्तिशः विचार मांडणारे ग्रंथ आजकाल बरेच प्रसिद्ध होतात. पण प्रस्तुतचा रिचर्ड फाक यांचा प्रयत्न, 'इन्स्ट्यूट ऑफ वर्ल्ड ऑडर 'या संस्थेतफें झालेला आहे. जागतिक स्वास्थ्य-संशोधन हे ह्या संस्थेचे ध्येय आहे. कानेंजी एनडाऊमेंट आणि राकफेलर फाऊं-डेशन यांच्या सहाय्याने ही संस्था चालविण्यात येते. या संस्थेने 'दि वर्ल्ड ऑडर मॉडेल प्रांजेक्ट, 'या नावाची एक योजना आखली आहे. त्या योजनेनुसार प्रकाशित होणार असलेल्या ग्रंथांकीच वरील एक ग्रंथ आहे. १९९० मधील जगाची घडी, सबंध जग हा एक घटक आहे असे समजून बसवावयाची झाल्यास काय केले पाहिजे, ह्याचा विचार वरील ग्रंथात केला आहे.

या प्रंथातील विवेचनात खोलवर जाण्याचे प्रयोजन आपणास नाही. कारण, एक तर यात सूचित केलेल्या सर्वच कल्पना ताबडतोब अमलात येणाऱ्या नाहीत असे ग्रंथकारच सांगतात, आणि दुसरे म्हणजे, एक जागतिक लोकसभा असावी, आणि या लोकसभेचे घोरण अमलात आणण्याव रिता एक सुम्क्षा दल असावे, अशा ज्या दोन प्रमुख सूचना या योजनेत आहेत, त्या अमेरिका, रशिया, आणि चीन, यांना आपल्या सत्त्वर बंधने लादून वेण्यास सांगणाऱ्या असल्यामुळे, मांजराच्या गळ्यात घांट कोणी नि कशी बांधावी हा महत्त्वाचा प्रश्न उपस्थित करणाऱ्या आहेत. असे जरी असले तरी जगात वेळोवेळी युद्धांच्या रूपाने होणारी मामुदायिक हिंसा, कशी कमी करता येईल, जगाची आर्थिक नि सामाजिक सुरिथती कशी प्रस्थापित करावी, मानवाची प्रतिष्ठा कशी वाढवावी, मौगोलिक आणि नैमर्गिक हानी कशी यांववावी, वगैरे प्रश्नांचा अभ्यास नि सशोधनपूर्ण विचार जो या ग्रंथातृन झालेला आहे, तो फारच मौलिक स्वरूपाचा आहे.

या ठिकाणी 'ओमनच्या घोषणेचा ' उद्धेल केल्यास अप्रस्तुत होणार नाही असे वाटते. हॉल्ड देशात ओमन येथे काही विचारी तरुण एकत्र आले. त्यांनी आजच्या जगाच्या परिस्थितीचा विचार केला. त्यास जगाच्या स्वास्थ्याकरिता जागतिक समाज-व्यवस्था अस्तित्वात आणणे अगस्याचे आहे असे मनोमन वाटले. त्यांनी त्यानुमार एक

१६. 'There was a time when the notion of a world order was thought to be utopian vision. We can see now that, in

many respects, it is a hellish necessity. As for man's old dream of the world's becoming one, that whether we like it or not, occurred years ago.'

<sup>-</sup>The New Yorker, Dec. 10, 1973, P. 38.

मसुदा १७ तयार केला. या मसुद्यात, जगास नव्या समाजव्यवस्थेची गरज भासत असल्याचे नमूद करून, ती न्याय्य, मानवाच्या प्रतिष्ठेस आणि समानतेस जपणारी, आणि पृथ्वीच्या भौगोलिक स्थितीस आणि नैसर्गिक साधनसामग्रीस सुसंगत ठरणारी असावी, असे विचार मांडले आहेत. या मसुद्यानुसार जगाची नव्याने समाजरचना बडून येण्या-करिता प्रयत्न करण्याचीही प्रतिज्ञा, या मंडळींने या वेळी केली होती. ही गोष्ट १९७२ मध्ये घडली. या तरण मंडळींचा हा मसुदा नंतर 'ओमनची घोषणा' या नावाने प्रसिद्धीस येऊन बराच गाजला.

धर्मानंदांच्या काळात आणि आजच्या काळात कमी-अधिक पंचेचाळीस वर्षांचे अंतर पड़ले आहे. त्या काळापेक्षा आजच्या काळाने आंतरराष्ट्रीय भावनेच्या दृष्टीने बरीच पुद्वनी मजल गाठली आहे. ती किती प्रमाणात याची कल्यना याची म्हणून वरील दोन घटनांचा थोडासा विस्ताग्णूनक उल्लेख केळा आहे. पण एक गोष्ट या ठिकाणी लक्षात ठेवली पाहिजे. आंतरराष्ट्रीय भावना आज बन्याच प्रमाणात जायत झालेली असली तरी, प्रत्यक्ष कृतीच्या दृष्टीने राष्ट्रवादावर मात करण्याइतकी मात्र ती प्रवल अजून झालेली नाही चात्यीम हेच आमचे दैवत

पृथ्वीवरील मानवी जीवन स्थिर, सुन्दी, नि उन्नत व्हावे, आणि तिथे शाश्वत शांतता नांदावी, याकरिता ज्या आदर्श समाज-व्यवस्थेची गरज आहे, ती साध्य करण्याचा

89. "Some young people who gathered at Ommen, Holland, in 1972 drafted a statement of purpose which they called the declaration of Ommen. The simplicity and the directness of the Declaration provides a suitable signpost to the Future:

The group of Ommen,

Recognizing the oneness of the world and interdependence of humankind;

The need of a systematic analysis of the world's problems; The need to take account of long-term consideration;

Aware of the present conflict of humankind against itself and of humankind against nature;

Resolves to promote values, policies, and actions at all levels to establish a sustainable, just, and equitable global society consistent with the dignity of the human person and the finite resources and capacities of earth. "

-North America, No. 52, April 1973. P. 73.

मार्ग, ' चातुर्याम हेंच आमर्चे दैवत, ' ह्या ध्येयवाक्याने धर्मानंदांनी घोषित केळा आहे. त्यांच्या या कृत्याणकारी विश्वसमाजाची उभारणी: अहिंसा, सत्य, अस्तेय आणि अपरिग्रह, या चार नीतितत्त्वांवर झालेली आहे. हिंसा, असत्य, स्तेय आणि परिग्रह, यांच्यायोगे कोणत्याही राष्ट्राचे हित झाल्याचा दाखळा इतिहासात नसल्याचे सांगृत, " सध्याच्या गुंतागुंतींतून आणि अत्यंत विकट परिस्थितींतून पार पडण्याला सर्व राष्ट्रांना हा एकच उपाय आहे कीं, त्यांनीं आपल्या घीरणाला या चातुर्यामाची कसोटी लावून पाइ।वी. शस्त्रांच्या द्वारें आम्ही हिंसेची तयारी करीत आहोंत की नाहीं ? इतर राष्ट्रांना ठकविण्यासाठीं आम्ही असत्याचे प्रयोग करतों की नाही १ दुसऱ्या राष्ट्रांना छटून म्हणजे स्तेयाच्या द्वारें आम्ही संपत्ति गोळा करतों कीं नाहीं ? आणि आमच्या परिग्रहासुळे आम्हाला ह्या आणि अन्य पापांचा अंगीकार करावा लागतो की नाहीं ? याचा विचार सर्व राष्ट्रांतील पुढाऱ्यांनी अवश्य केला पाहिजे. ह्या चातुर्यामाच्या कसोटीला जर त्यांचीं कृत्यें उतरलीं, तर जगांतील बरींचशीं दुःखें नाहींशीं होतील आणि सर्व राष्ट्रांत मुख शांति नादूं लागेल, " अशी त्यांनी म्वाही दिली आहे; आणि शेवटी जगातील राष्ट्रांप्रमाणेच सर्वसाधारण जनतेलाही आपस्या कर्तव्याची जाणीव देताना ते म्हणतात, " आम्ही गरिबांनी आणि श्रीमंतांनी चातुर्याम धर्म हेंच आमर्चे दैवत आहे असे जाणून लोकांत त्यांची भक्ति वाढेल व तद्द्रारा लोक सुखासमाधानानें नांद्रं लागतील, यासाठीं कायावाचामनें झटलें पाहिजे. चातुर्याम धर्म हाच खरा चतुर्मुखी ब्रह्म आहे, आणि त्याच्या आराधर्नेतच आमचा व इतरांचा मोक्ष आहे. या चातुर्याम धर्मरथाची अहिंसा-दिक चार चाकें आहेत. त्यांत कांहीं न्यूनाधिक झालें किंवा त्यांच्यापैकीं एखादें चाक मोडलें, तर हा धर्मरथ चालणें शक्य नाहीं. यास्तव केवळ श्रद्धेवर अवलंबून न राहतां ह्या चार चक्रांचे वारंवार निरीक्षण करून तीं अन्याहत चालूं राहतील असा आम्हीं सतत प्रयत्न केला पाहिजे. हाच खरा कर्मयोग होय. " १८

पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म प्रामुख्याने याच चार तत्त्वांवर आधारलेला होता. बुद्धा-प्रमाणेच वार्श्वनाथाच्या विचारसरणीचा परिणाम धर्मानंदांवर झाला होता, हे त्यांच्या लिखाणात्न दिसून येते. या चार यामांचा उगम वेदांत्न अथवा उपनिषदांत्न झाला असल्याचे मानणे कसे चुकीचे आहे हे दाख़बून देऊन, वेदपूर्व काळी तपस्वी ऋषि-मुनींच्या तपोधमीत या चार यामांना कसे स्थान होते, पार्श्वनाथाने आपल्या शिष्यांसह ते सार्वजनिक करण्याची खटपट करून सामान्य लोकांनाही या यामांचे शिक्षण कसे दिले, आणि शेवटी महावीर स्वामीनेच नाही तर बुद्धानेही आणि इतर श्रमणांनी या धर्माचा प्रसार कसा केला, ही सर्व माहिती धर्मानंदांनी आपल्या ग्रंथांत्न विश्वद करून सांगितली आहे.

१८. पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म : ले. धर्मानंद कोसंबी, पाने ९२-९३, ९५-९६.

आणि असे असताही धर्मानंद स्वतःस अभिप्रेत असलेली जागतिक समाजन्यवस्था अस्तित्वात आणण्याकरिता जगाने जैन अथवा बुद्ध धर्म स्वीकारावा असे प्रतिपादन न करता, वर उदलेखित चार यामांचा स्वतंत्रपणे पुरस्कार करतात, याचे कारण काय ?

### सांप्रदायिकतेची जोड आणि प्रश्नेचा अभाव

चातुर्याम धर्म पार्श्वनाथाने प्रचलित केला. बुद्धाने त्याला समाधीची नि प्रजेची जोड देऊन आणि महावीराने त्यात ब्रह्मचर्य ब्रताची नि तपस्चर्येची भर धालून, आपापत्या धर्माचा प्रसार केला. पण या महापुस्थांनी अशा प्रकारे जी शुद्धतत्त्वे जगापुढे मांडली ती पुढे तशीच शुद्ध राहिली नाहीत. या धर्मोना ऐहिकदृष्ट्या मजबूत करण्यासाठी त्यांच्या अनुयायांनी त्यांत अनेक दुष्ट प्रवृत्ती शुस्डल्या. बौद्ध आणि जैन धर्मोना सांप्रतची दशा येण्यास त्यांनी स्वीकारलेली सांप्रदायिकताच प्रामुख्याने कारण झाली.

बुद्ध आणि महावीरस्वामी यांच्या वेळी श्रमणांची सर्व मदार जनतेवर होती. सामान्य लोकांकडून त्यांस भिक्षा मिळे. एखादा मध्यमवर्गीय त्यास एखादा विहार बांधून देई. राजेलोक त्यांस आदराने वागवीत आणि आपल्या राज्यात राहण्यास मोकळीक देत. पण याच्यापेक्षा, राजेरजवाडे अथवा श्रीमंत लोक यांच्याशी जास्त सलगी ते ठेवत नसत. ही परिस्थिती अशोक राजाच्या कारकीर्दीपासून बदलली. त्याने स्वतः बौद्ध धर्म स्वीकारला आणि श्रमणसंघांना मोठमोठे विहार बांधून देऊन त्यांचा मानमरातव वाढवला. राजाकडून आणि श्रीमंतांकडून मदत वेऊन आपला योगक्षेम चालवण्याची या श्रामणांना सवय या काळापासून लागली. ते आळशी बनले. त्यांचा साधेपणा सुटला. साधेपणा सुटल्यावर परिग्रह, आणि त्यामागोमाग हिंसा आलीच. श्रीमंतांना खूष ठेवण्यासाठी श्रमणलोक वाटेल त्या दन्तकथा रचू लागले. ईश्वर आणि आत्मवाद यांचीही त्यांस कास घरावी लागली. जैनांनी तर जातिमेदही स्वीकारला. अशा परिस्थितीस पोचलेक्या धर्मीचा पुरस्कार करण्याऐवजी धर्मानंदांनी ग्रद्ध स्वरूपातील चातुर्याम तत्त्वांवर मर दिला असल्यास नवल नाही. हे चार याम काय आहेत ते आता पाहू या.

#### पहिला याम अहिंसा :

' अहिंसाप्रतिष्ठायां तत्सिन्निधी वैरत्यागः!' मानवाच्या अंतरात अहिंसेची प्रस्थापना झाली म्हणजे त्याच्या सान्निध्यात येणाऱ्याच्याही चित्तात वैर नाहीसे होते, असे आपस्या योगशास्त्रात सांगितलेले आहे. कारण त्या काळात कायिक पीडेबरोबरच वाचिक पीडा—म्हणजे दुसऱ्यास कुचेष्टा, निंदा, मर्मभेदक भाषण वगैरेद्वारा दुःख देणे, आणि मानसिक पीडा—म्हणजे दुसऱ्याविषयी हिंसक विचार मनात आणणे, या दोन्ही गोष्टींचा अहिंसा- व्रताच्या पाळनात समावेश होत होता. अशा प्रकारचे अहिंस।व्रत तप आचरणाच्या स्वरूपात बुद्धकाळापूर्वी एक-दोन शतके तरी अस्तित्वात होते, आणि तेमुद्धा रानावनात्व वस्ती करून राहणाऱ्या ऋषिमुनींमध्ये. ते या व्रताचा प्रचार करण्याच्या भागडीत पडत

नसतः कारण रानात कोणापुढे प्रचार करणार, आणि शहरातून तर ब्राह्मण यस्याग आणि पशुहिंसेत गुंतलेले !

जैनांचा तेविसावा तीर्थेकर पार्श्वनाथ याने अहिंसेची सत्य, अस्तेय आणि अपरिग्रह या तीन यामांशी सांग्रड घाळ्न, तिला सामाजिक बनवले. इतस्या प्राचीन काळी अहिंसेला सुसंबद्ध बनवून सर्व समाजात तिचे महत्त्व पटविण्याचा प्रयत्न करणारे पार्श्वनाथ हेच पहिले. नंतरच्या काळात बुद्ध आणि महावीरस्वामी यांनी या यामांचा स्वीकार करून त्यांचा जोरदार प्रचार केल्यामुळे वैदिक हिंसा बंद पडली. पण पुढील काळात या दोन्ही धर्मीयांनी आपले धर्म राजाश्रित केल्यामुळे त्यांना सांप्रदायिक स्वरूप पाप्त होऊन त्यांच्या अहिंसावताचे स्वरूप पार बदलून गेले. जैनांनी पुढे पुढे तर अहिंसेचे तत्त्व पराकोटीला नेऊन पोचिवले. जीवजंत् तौडात जाऊन हिंसा होईल म्हणून तोंडावर कपडा बांधण्यापर्येत त्यांची मजल गेली. पण याचबरोबर राजे लोक युद्धे करून मानवाची हिंसा करतात याच्याकडे ते दुर्लक्ष करू लागले. बुद्धाने अहिंसा ही मानवधर्मास अनुसरून योजिली होती. मनुष्यांकडून मनुष्यांची जी हिंसा होते ती त्याला नष्ट करावयाची होती. पण नंतरच्या बौद्धांनी अहिंसेचा विपर्यास केला. अशा प्रकारे अहिंसा धर्माला विकृत स्वरूप येत गेले; ते इतके की, आजकाल काळाबाजार करावा, चोरटे व्यवहार करावे, लोकांना पिळून यथास्थित पैसा मिळवावा, आणि नंतर संग्यांना साखर घालावी, पांजरपोळ काढावे, देवळे बांघावी, हॉस्पिटले काढावी, हाच अहिंसेचा अर्थ होऊन बसला आहे.

## महात्माजींचा अहिंसाधर्म

पार्श्व नि बुद्ध यांनी अहिंसेचा प्रवाह बहुजनाकडे वळविण्याचे कार्य केले. अहिंसेला त्यांनी सामाजिक क्षेत्रात प्रतिष्ठा प्राप्त करून दिली. पण त्या काळात अहिंसेचा राजकीय क्षेत्रात प्रवेश होऊ शकला नाही. त्यामुळे त्यांचा अहिंसाधर्म सांप्रदायिक डबक्यात कोंडला गेला नि त्याच्यामोवती पुराणांचे कुरण माजले. चालू शतकात या प्रवाहाला राजकारणाकडे वळवण्याचे महान कार्य महात्मा गांधींनी केले. ते 'सत्याप्रह ' नावाचे एक अभिनव तत्त्व घेऊन राजकारणात उतरले. त्यांच्या 'सत्याप्रह ' या शब्दात अहिंसा आणि सत्य या दोन तत्त्वांचा समावेश होतो. या दोन प्राचीन तत्त्वांमध्ये महात्माजींनी नवा आशंय भरला, आणि ती तत्त्वे सत्याप्रहाच्या स्वरूपात वैयक्तिक पातळीवरून सामुदायिक आचारात रूढ करण्याचा प्रयत्न केला. यातून बरेच साधले गेले असले तरी संपूर्ण साध्य हाताशी येऊ शकलेले नाही, असे धर्मानंदांचे महणणे आहे. या सत्याप्रहाला अपरिग्रहाची जोड मिळाल्याशिवाय तो टिकाऊ होणार नाही, एवढेच नव्हे तर तो उलट राष्ट्रीयतेच्या गतेंत पद्धन अपायकारक ठरेल असे त्यांस वाटते. १९ हे कसे, त्यांचे विशेष स्पष्टीकरण पुढे येईलच.

१९. 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा. ' ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ३१८-३२५

#### दुसरा याम सत्यः

जे चांगले, शाश्वत, सचोटीचे, काल्यनिक नब्हे, प्रामाणिक, असे सर्वसाधारणपणे अनेक सत्याचे अर्थ सांगता येतील. मनुष्याने केवळ आपस्या समजुतीप्रमाणे यथार्थ बोलणे अथवा आपस्या बुद्धिवादी दृष्टिकोणास पटणारे बोलणे, यासही सत्य बोलणे असेच म्हणण्यात येते. पण वस्तुस्थिती अशी असते की, एकाचे सत्य ते दुसऱ्याचेही सत्य असतेच असे नाही. अवाधित सत्यासत्य ठरवणे ही गोष्ट फार कठीण. आपणास आपस्या समजुतीप्रमाणे वाटणारे सत्य असे म्हटत्यावर, आपली समजूत तीच दुसऱ्याची समजूत असे गृहीत धरस्यासर्थ होते. आत्मसापेक्ष सत्य नि जगाचा व्यवहार यांत विरोध पदीपदी येतो. आणि त्यामळे सत्याला गौणत्व प्राप्त होते.

महात्मा गांधींची सत्य जाणून घेण्याची पद्धत याहून वेगळी आहे. आपल्या अंतरातील ध्वनी जे संगेल तेच सत्य असे ते मानत होते. पण मानवी मनाचे व्यापार अनेक माध्यामांतून होत असतात आणि सर्वोच्या मनाचा विकास सारखाच झालेला नसतो, याची त्यांना जाणीव होती. म्हणून ते म्हणत की, " ज्याप्रमाणें आध्यीय प्रयोग करणाऱ्यांना शास्त्रीय विक्षण-क्रमातून जाणें आवश्यक असतें, त्याचप्रमाणें आध्यात्मिक क्षेत्रात प्रयोग करू इच्लिगारांनी काटेकोर शिस्तपालनाची पूर्वत्यारी करून तो अधिकार प्राप्त करून वेतला पाहिजे. " २० यावरून दोन गोष्टी सिद्ध होतात. महात्माजींच्या मताप्रमाणे सत्यशोधन हा अध्यात्माचा एक भाग आहे ही पहिली गोष्ट, आणि दुसरी गोष्ट म्हणजे ते काम सर्वोसच साधणारे नसून, सत्यशोधन कार्यास पात्र ठरलेल्यांचे, म्हणजे फक्त तज्ज्ञांचेच काम आहे!

धर्मानंदांच्या मते फक्त एकेरी सत्याचाच उपदेश करून चालणार नाही. ' इदं सच्चं मोधमज्जं. ' [ हेंच काय तें सत्य इतर झूट. ] अशा आग्रहाने युद्धे होतात, तेव्हा कोणत्याही सत्याची जाणीव करून ध्यावयाची असल्यास त्याचा विचार अहिंसा, अस्तेय आणि अपरिग्रह, या तीन यामांच्या अनुसंधानाने झाठा पाहिजे, असे त्यांचे मत होते. हे तीन याम आणि सत्य परस्पर साधक नि पोषक असल्यामुळे, त्यावर अधिष्ठित असल्छेळेच सत्य सर्वमान्य होऊ शकेळ. आज डेमॉक्सीचा उदोउदो करणारी राष्ट्रे अणु-बॉम्ब तयार करून आपळा परिग्रह वाढविण्याकरिता त्याचा उपयोग करू पाहतात. अशा प्रकारची डेमॉक्सी सत्यावर आधारळेळी आहे असे कसे म्हणता येईळ ? – असा ते प्रश्न करतात. २१

## तिसरा याम अस्तेय :

स्तेय म्हणजे चौर्य. अस्तेय म्हणजे चोरी न करणे. पण चातुर्याम धर्मात अस्तेयाला

केवळ चोरी न करणे याच्याहीपेक्षा जास्त व्यापक अर्थ प्राप्त होतो. हाच व्यापक अर्थ धर्मानंदांना अभिषेत आहे. आपण कष्ट न करता समाजातील संपत्तीचा आणि इतर फायद्यांचा उपमोग घेणे, आवश्यकतेपेक्षा अधिक धनसंग्रह करण्याचा प्रयत्न करणे, कष्ट- जीवीवर्गाच्या श्रमाने निर्माण होणाऱ्या संपत्तीचा अपहार करणे, ही सर्व स्तेयाची विविध स्वरूपे आहेत.

सर्वसाधारणपणे चोरणे अथवा छुटणे हे निषिद्ध सर्वच मानतात. चोर अथवा छुटारू जे असतात, ते आपत्या अशा कृत्याचे समर्थन सहसा करू शकत नाहीत. पण आपत्या समाजात दिसून येणाऱ्या व्यापारी छुटीचे असे नाहीं. काळाबाजार करून, अधिकाऱ्यांना छाच देऊन, चोरटा माछ विकत घेऊन नि विक्न, आणि अशा प्रकारे व्यापाराच्या नावाखाळी अनेक अयोग्य व्यवहार करून, छोक श्रीमंत झाछेछे दिसून येतात. अशांची समाजात स्तुतीच होत असते. आणि त्यांनी थोडासा दानधर्म केळा तर मग विचारूच नका, त्यांची फारच स्तुती होते. असा समाज अस्तेय वृत्तीचा होणेच शक्य नाही. अशा स्तेयाचा प्रभाव ज्या ठिकाणी असतो, तेथे असत्य, परिग्रह, आणि परिग्रहाच्या रक्षणा-साठी हिंसा, हे दुष्टचक चाल्च असते. भांडवळशाही समाजाचे हे वैशिष्ट्य आहे.

#### चौथा याम अपरिप्रहः

संपत्ती अथवा भोग्यवस्तू जवळ बाळगणे, त्यांचा संग्रह करणे, आणि त्यावर आपले स्वामित्व प्रस्थापित करणे, यास परिग्रह म्हणतात. याच्या उठ्ठट संपत्तीचा नि भोग-वस्तूंचा संग्रह न करणे, म्हणजे अपरिग्रह. समाजात परिग्रहवृत्ती बळावळी की एखाद्या टिकाणी संपत्तीचा ढीग होतो, तर दुसऱ्या टिकाणी दैन्य आणि दारिद्य, अशी विषम परिस्थिती उत्पन्न होते. आजची आपळी भांडवळदार समाजव्यवस्था ही स्तेयमूळ आणि परिग्रहप्रधान आहे. कामगारवर्गाळा शक्य तितके कमी अथवा गरजेपुरते देऊन, त्याच्या श्रमाने उत्पन्न झाळेल्या धनाचा भळा मोठा भाग माळकवर्ग केवळ स्वामित्वाच्या बळावर स्वतःस ठेवत असतात.

'समाजवाद 'हा समाजाच्या आर्थिक प्रकृतीला अपरिग्रहाचा सिद्धान्त लागू करण्याचा प्रयत्न आहे. परिग्रहाचा त्याग करावयाचा म्हणजे तो परिग्रह समाजाच्या मालकीचा करावयाचा, हा जो समाजवाद्यांचा सिद्धान्त आहे, तोच मानवजातीच्या उन्तरीचा आहे हे धर्मानंदांना मान्य होते, पण त्याचबरोबर जगातील सर्वच राष्ट्रे अपरिग्रही बनल्याशिवाय ती युद्धापासून मुक्त होणार नाहीत, आणि जगात पूर्णपणे सुखशांती नांदणार नाही, असे त्यांचे मत होते.

#### सत्याग्रह आणि धर्मानंद

महात्मा गांधींनी १९२० मध्ये अहिंसात्मक असहकाराच्या चळवळीस सुरुवात करून, भारतीय राजकारणात एका नव्या युगास सुरुवात केळी. ही चळवळ महात्माजींच्या

२०. यंग इंडिया : ३१-१२-१९३१

२१. ' पादर्वनाथाचा चातुर्याम धर्म ' ः ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ८३-८४.

ज्या तत्त्वज्ञानावर आधारळेळी होती त्यास त्यांनीच 'सत्याग्रह 'हे नाव दिले होते. या तत्त्वज्ञानाचे महत्त्व वर्णन करताना, 'गांधीबाद 'हा अहिंसावाद आहे हे त्याचे वैशिष्ट्य नाही; तर तो राजकीय अहिंसावाद आहे; हे त्याचे वैशिष्ट्य आहे असे आचार्य जावडेकरांनी म्हटलेळे आहे. २२ राजकारण म्हणजे हिंसा नि दंडनीती असे सर्वत्र मानण्यात येई. अशा परिस्थितीत महात्माजींनी राजकारणाला अहिंसेचे अधिष्ठान देण्याचा केळेळा प्रयत्न अपूर्व होता. निःशस्त्र असलेळी प्रजा 'सत्याग्रहा 'च्या शस्त्राने साम्राज्यशाहीशी यशस्वी लढा देऊ शकेळ असे तर त्यास वाटत होतेच, पण त्याशिवाय ह्या सत्याग्रहाचा संदेश भारतातील सात लाख खेड्यांत्न पोचू शकला तर आपला देश परकीयांच्या पाशात्न मुक्त होऊन तेथे 'रामराज्य ' निर्माण होण्यास फार वेळ लागणार नाही, अशी त्यांची भावना होती.

महात्माजींच्या दृष्टीने सत्य आणि अहिंसा ही जीवनाची अंतिम मृत्ये होती. या दोन सनातन तत्त्वांचा समावेश त्यांच्या सत्याग्रह या शब्दात होत होता. मानवी जीवनाचे मृळ अधिष्ठान नैतिक आहे, आणि त्याच्याशी मुसंगत असलेलो भौतिक प्रगतीच न्याय्य आणि श्रेयस्कर आहे, अशी त्यांची भावना होती. असहकारिता नि कायदेमंग या दोन रूपांनी महात्माजींचा सत्याग्रह भारतीय राजकारणात प्रगट झाला, आणि १९४२ च्या 'चले जाव 'चळवळीपर्येत याच मार्गांने भारतीयांनी महात्माजींना साथ दिली. या ठिकाणी एक गोष्ट लक्षात ठेवली पाहिजे ती ही की, राष्ट्रांची आणि राष्ट्रसमेचीही महात्माजींएवढी अहिंसेवर अचल श्रद्धा नव्हती. त्यांनी ते एक घोरण, एक व्यवहारी साधन, म्हणून अहिंसेचा स्वीकार केला होता.

लोकमान्य टिळकांना इंग्रजांनी 'हिंदी असंतोषाचे जनक ' अशी पदवी बहाल केली होती. महात्माजींचेही कार्य तसे पाहिल्यास असंतोष उत्पन्न करणारेच होते. लोकमान्यांनी असंतोष उत्पन्न केला तो फक्त राजकीय क्षेत्रातचा उलट महात्माजींनी राजकीय क्षेत्रातचा उलट महात्माजींनी राजकीय क्षेत्रातचा असंतोष उत्पन्न केला. यामुळे सगळाच भारतीय समाज दवळला गेला, आणि अशा प्रकारच्या सर्वस्यशी असंतोषाला तोंड देणे परकीय राज्यकर्त्योंना कार कठीण गेले असल्यास नवल नाही.

स्वातंत्र्यानंतर भारतीय काँग्रेस पश्च निवडून येऊन सत्ताधारी बनला. हा पश्च गेल्या पाव शतकाहून अधिक काळ भारताचे राजकारण चालवीत आहे. पण या पश्चाकडून आतापर्येत झालेले कार्य, गांधीवादास घरून झाले आहे असे स्वतः काँग्रेसवालेसुद्धा म्हणत नाहीत. व्यापार, उद्योग आणि अस्तित्वात येणाऱ्या नव्यानव्या योजना लक्षात घेतस्यावर, भारताची प्रगती होत आहे असे म्हणावे लागते. पण त्याचबरोवर अजूनही भारताला अन्न बाहेरून आणावे लागत आहे, याची तीवतेने जाणीव झाल्याशिवाय

राहात नाही, गेल्या पंचवीस वर्षांपूर्वी भारतातील धनाट्य आणि गरीब यांच्यात जेवले अंतर होते, त्याच्यापेक्षा किती तरी पटीने ते आज वाढलेले आहे. संस्थानिक, राजेरजवांडे गेले असल्याच्या बढाया अधूनमधून अज्ञतही कानावर येतात, पण त्यांची जागा आता तंबाकू, कापूस, सुपारी, लाकूड, सालर, वगैरेचे मोठे व्यापारी; सालळी वर्तमानवत्रांचे मालक, सालळी-हॉटेलांचे चालक, खाण-मालक, बडे बागाइतदार, इत्यादींनी वेतली असून, ही नवी सरंजामशाही अस्तित्वात आली आहे हे लक्षात ठेविले पाहिजे. याशिवाय काळा-बाजारवाले, समगलर्स, यांचे तर प्रस्थ एवंडे माजले आहे की, ते आज गेल्या काळातील महाराजांनाही मागे टाकतात. हे सर्व अहिंसा आणि सत्य यांच्या अधिष्ठानावर चालले आहे असे कोण महणेल ? महाराजांनी या अहिंसेसाठी आणि सत्यासाठी जीव तोडला. आजची परिस्थिती लक्षात वेता, भारतात महाराजांचे असे काहीच राहिले नाही असे मोठ्या खेडाने म्हणावे लागते.

जगात हिंसेचे साम्राज्य पसरलेले आहे आणि त्यामुळे युद्धे होतात; जगाने जर अहिंसेचे तत्त्वज्ञान स्वीकारले तर ही युद्धे थांबून आंतरराष्ट्रीय शांतता प्रस्थापित होईल, असे गांधीजींच्या काळापासून सर्वसाधारणपणे मानण्यात येते. पण केवळ हिंसकृत्त्वी ही युद्धाचे कारण होऊ शकेळ काय, हा प्रश्न तात्त्विकदृष्ट्या विचार करण्यासारखा आहे. आजपर्येत हिंसेचा वापर साधन म्हणूनच झालेळा आहे, साध्य म्हणून नव्हे! केवळ हिंसेकरिता हिंसा सहसा कोणी करीत नाही. आपले उद्दिष्ट साध्य होत नाही असे दिसून आले म्हणजे, एक जालीम उपाय म्हणून, बन्याच वेळा मनुष्य हिंसेचा आधार घेतो. अशा प्रकारचे प्रसंग व्यक्तिव्यक्तीमध्येच नव्हे तर राष्ट्राराष्ट्रामध्येही उपस्थित होतात. म्हणूनच ळक्षात ठेवले पाहिजे ते हे की, हिंसा हा आजच्या जगाच्या विशिष्ट समाजव्यवस्थेचा परिणाम आहे, कारण नव्हे.

समाजात निरिनराळे वर्ग असतात. त्यांच्यात हितिवरोध नि स्पर्धा चाळू असते. मांडवलदारवर्ग अमजीवी वर्गांची आणि गरिवांची पिळवणूक करून, आपण जास्त श्रीमंत होण्याचा प्रयत्न सतत करीत असतो. त्याकरिता तो शासनावरही आपले वजन प्रस्थापित करतो. अशा पिळवणुकिच्या पायावर उमारलेखा समाजात हिंसक वृत्ती अनिवार्य असते. हीच गोष्ट राष्ट्राराष्ट्रांची. चाजारपेठांसाठी त्यांच्यात प्रथम चढाओढीस सुस्वात होते. नंतर साम्राज्यलालसा. यात्नच तेढ उत्पन्न होते, आणि त्याचे पर्यवसान युद्धात होते. ज्या समाजव्यवस्थेत साम्राज्यलालसा अनिवार्यपणे निर्माण होते ती जागतिक समाजव्यवस्थाच आमूलाग्र बदलली तर हिंसेचा उपयोग करण्याचा प्रसंगच येणार नाही, असे धर्मानंदांचे म्हणणे आहे.

त्यांचा जो नवा समाज अस्तित्वात येणार आहे तो महात्माजींच्या अहिंसाधर्मास, म्हणजे सत्य आणि अहिंसा या दोन यामांस, अस्तेय आणि अपरिग्रह या आणखी दोन यामांची जोड देऊन. या नव्या समाजधर्माची ही चार चाके एकमेकांस कशी पूरक आहेत आणि ती परस्परावलंबी कशी आहेत, हे धर्मानंदांनी अगदी थोड्या नि साध्या शब्दात

२२. 'गांधीवाद ': ले. शं. द. जावडेकर, पा. ३०.

आपल्या 'बोधि-सत्त्व ' नाटकातील 'बोधिसत्त्व 'या पात्राच्या तोंडी घातले आहे. ते म्हणते :

"माझ्या मतें चार यामांच्या विकासानें जगांत सुखशांति स्थापतां येईल. अहिंसा व सत्य या दोन यामांचा जर सर्वत्र प्रसार झाला, तर देखील मनुष्यांतील मांडणें पुष्कळच कमी होतील. परंतु त्यांच्यावरोवरच अस्तेय व अपरिग्रह यांचाहि सार्वित्रेक प्रसार झाला पाहिजे. चोरी प्रचलित राहिली, तर अहिंसा आणि सत्य कसें टिकूं शकेल ? अपरिग्रहाचीहि तशीच आवश्यकता आहे. कांहीं जणांनीं सत्यानें आणि अहिंसेच्या मार्गानें संपत्ति मिळविली, आणि ते परिग्रह वेऊन बसले, तर जे गरीब असतील ते त्या संपन्नांची ईर्ष्या करतील, व त्यांची संपत्ति चोरून किंवा हिरावृन घेण्याचा प्रयत्न करतील. अशा समाजांत अस्तेय वत करें टिकणार ? श्रीमंत आपल्या परिग्रहाचें रक्षण शस्त्राच्या अथवा असत्याच्या मदतीनें करतील. मग अशा समाजात अहिंसा आणि सत्य कसें नांदूं शकेल ? अर्थात या चारही यामांना समभावानें प्रचारांत आणलें पाहिजे. " रे 3

#### खरा अपरिप्रह

महात्मा गांधींच्या 'सत्याग्रह ' सिद्धान्ताबद्दल एका ठिकाणी आपले मत व्यक्त करताना धर्मानंद म्हणतात : "त्या (अहिंसेच्या ) प्रवाहाला गति देऊन राजकीय क्षेत्राकडे वळविण्याचा महात्मा गांधींचा प्रयत्न खरोखरच अभिनंदनीय आहे. परंतु दिशाभूल झाल्यामुळे तो मध्येंच खोळंबला. हें एका अर्थी बरें झालें. कारण तो तसाच पुढें जाता, तर राष्ट्रीयतेच्या गतेंत पडून अपायकारक झाला असता. अहिंसेला समाजवादांच्या प्रश्चेची जोड मिळाली, तरच हा प्रवाह योग्य दिशेकडे वळेल व मानवजातीच्या कल्याणाला कारणीभूत होईल." २४ याच संदर्भात दुसच्या एका ठिकाणी त्यांनी, "महात्मा गांधींनीं गेल्या २५ वर्षोत अहिंसा आणि सत्य हे दोन याम व्यवहार्य कल्ल दाखवले आहेत. त्यांचा स्वीकार केल्यांनें हिंदुस्थानचें नुकसान न होतां फायदाच झालेला आहे. ह्या यामांना अस्तेय व अपरिग्रह या दोषांची जोड मिळाली तर हिंदुस्थानचा विकास आणली चांगला व त्यरित होईल," २५ असे म्हटलेले आहे.

वरील पहिल्या उताऱ्यात 'समाजवाद्यांच्या प्रश्नेचा ' उल्लेख आहे, तर दुसऱ्यात 'अपरिग्रह 'या सनातन शब्दाचा आहे. पण या दोन्हींचा एकच अर्थ धर्मानंदांना अभिप्रेत आहे. आणि तो म्हणजे आधुनिक साम्यवादी अर्थ ! जुन्या काळी बौद्ध अथवा जैन, आपले उद्योगधंदे, वतनवाडी सोडून देऊन सेन्यास घेत असत. अशा प्रकारचा

सनातनी अपरिग्रह धर्मानंदांना पसंत नाही- " सर्व स्त्रीपुरुषांनीं जिमनी सोहून संन्यास घेतला तर लवकरच सर्वोवर उपाशी मरण्याची पाळी येईल ... जर सर्वोनाच जगावयाचे असेल, तर सर्वोनींच मेहनत केली पाहिजे. राजानें आणि अमीर-उमरावांनीं भयंकर ऐषआरामांत व श्रमणत्राह्मणांनीं ऐदीपणांत दिवस काढल्यानें श्रमजीवी समाजावर अतिशय ताण पहून त्याचा चुराडा होतो, व त्याचे दुष्परिणाम सर्वोना सारखेच भोगावे लागतात. तेव्हां वतनवाडीच्या परिग्रहाचा त्याग करावयाचा म्हणजे हा परिग्रह सामाजिक मालकीचा करावयाचा, हा जो समाजवाद्यांचा सिद्धान्त तोच मानवजातीच्या उन्नतीला हितकारक आहे, " असे धर्मानंदांचे म्हणणे आहे. र ६

धर्मानंदांची समाजवाद आणि साम्यवाद यांकडे ओढ यामुळेच होती. पण हा साम्यवाद पारचात्यांना अभिप्रेत आहे तशाच्या तशाच त्यांना घ्यावयाचा नव्हता. "जवळ-पासच्या राष्ट्रांवर हल्ला करून आम्हांस वसाहती मिळवावयाच्या नाहींत, एवटेंच नव्हे, तर आमच्या देशांतच आम्ही अशी समाजरचना करू पाहतों कीं, तिच्यांत कोणीहि परिग्रही किंवा स्तेयावर (छटीवर) जगणारा माणूस राहणार नाहीं. परंतु ही समाज-रचना रिशयन क्रांतीसारखीच झाली पाहिजे असा कोणी आग्रह करूं नये. सत्याच्या आणि अहिंसेच्या मार्गानें ती करता येईल अशी आम्हांस खात्री वाटते. आमचीं सत्य आणि अहिंसा हीं तत्त्वें स्वराज्य मिळविण्यापुरतींच नस्त सगळ्या जगाचें हित साधण्या-साठीं आहेत. आम्ही तुमच्यावर हल्ला करणार नाहीं एवढेंच नव्हे तर, जर का इंग्रज आणि अमेरिकन मांडवलवाल्यांनीं सोव्हियटशीं युद्ध मांडलें तर तें मोडण्यासाठीं आम्ही आटोकाट प्रयत्न करूं, अशी एकदाची सोव्हियटशीं युद्ध मांडलें तर तें मोडण्यासाठीं आम्ही आटोकाट प्रयत्न करूं, अशी एकदाची सोव्हियटशीं युद्ध मांडलें तर तें मोडण्यासाठीं आम्ही आटोकाट प्रयत्न करूं, अशी एकदाची सोव्हियट पुढाच्यांची खात्री झाली, म्हणजे ते आमच्यापास्तच नव्हे, तर कांहीं अंशीं अमेरिकन व इंग्रज मांडवलवाल्यांपास्तिह निर्धास्त होतील." र थ या शबदात धर्मानंदांनी आपणास अभिप्रेत असलेख्या आधुनिक अपरि-ग्रहाची कल्यना दिली आहे.

महात्मा गांधींना आधुनिक भांडवलशाही पसंत नव्हती हे दाखबून देताना त्यांच्या तत्त्वज्ञानाचे भाष्यकार आचार्य जावडेकर म्हणतात: " ... समाजाच्या आर्थिक घटनेला नैतिक अधिष्ठान असलें पाहिजे आणि आर्थिक व्यवहार करीत असतां व्यक्तीनें न्याय- बुद्धीला जागृन ते केले पाहिजेत, ही सत्याग्रहाची दृष्टि महात्मा गांधींनीं स्वीकारत्यामुळें आर्थिक व्यवहारावर नीतीचें बंधन नसावें आणि प्रत्येक व्यक्तीच्या स्वार्थाला व लोभाला केवळ इतर व्यक्तींच्या स्पर्धेचें व स्वार्थाचें बंधन पडेल तेवढें पुरें आहे, या मतावर आधारलेलें व्यक्तिवादी अर्थशास्त्र आणि भांडवलदारी आर्थिक घटना ही सैतानी आहेत अथवा अनर्थावह आहेत असें महात्मा गांधींना वाटत असे ... आजच्या समाजात कर्जाचें व्याज, जिमनीचा खंड, आणि कारखानदारीचा नफा, असें केवळ स्वामित्वाच्या

२३. ' बोघिसत्त्व- नाटक ': ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ५८.

२४. 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा': ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ३२९.

२५. ' पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म ' : ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ७४.

२६. ' हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा ' : ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ३१८.

२७. ' पाइर्वनाथाचा चातुर्याम धर्म ' : ले. धर्मानंद कोसंबी, पान. ७९.

हक्कांनीं द्रव्यार्जन करण्याचे तीन मार्ग कायदेशीर गणले जातात. आर्थिक समतेच्या हष्टीनें विचार केल्यास हे मार्ग कायदेशीर असले, तरी ते दुसऱ्याच्या श्रमांचें फल लुबाडणारे असल्यामुळें ती कायदेशीर चोरी आहे असे म्हणावें लागतें. धनोत्पादनाचीं साधनें मोठीं बनल्यामुळें ही कायदेशीर चोरी फार मोठ्या प्रमाणांत चाल् झाली आहे, आणि या चोरीमुळें जो धनसंग्रह होत आहे त्या धनसंग्रहानें समाजांतील बहुतेक कष्टजीवी व्यक्तींना दारिद्रय आणि दास्य हीं मोगावीं लागत आहेत. आजन्या समाजांत चाल् असलें हें स्तेय बंद करण्यास, कारखाने, जिमनी व पेढ्या, यांच्यावर समाजांचे स्वामित्व प्रस्थापित करणें यावांचून दुसरा मार्ग दिसत नाहीं. म्हणूनच समाजवादाची निर्मिती आज झाली, आणि हा समाजवाद सत्याग्रही मार्गानें स्थापन झाल्यास तो आपणास मान्य आहे, असे महात्मा गांधी म्हणत. " २८

पण हे जरी खरे असले, तरी महात्मा गांधींना समाजवादाबद्दल खास असे आकर्षण होते असे म्हणता येत नाही. याचे कारण, अशा प्रकारचा समाजवाद आपल्या 'अनत्याचारी असहकारात 'सामावलेला आहे, अशी जी त्यांची भावना होती, तेही असू शकेल. २९ महात्माजींच्या समाजवादाची कल्पना त्यांनी संयुक्त प्रांतातील जमीनदारांस, 'तुम्ही आपणास जनतेचे पालक म्हणून समजा, 'असा दिलेला सल्ला, आणि संस्थानिकांना 'रामराज्याचा आदर्श पुढें ठेवून वागा, 'असा केलेला उपदेश, यांवरून करता येते. या गोष्टीस उल्लेखून धर्मानंद आपले मत व्यक्त करताना म्हणतात, "महात्माजींच्या उपदेशानें बड्या लोकांचें समाधान होत असेल. परंतु आमच्यासारख्या सामान्य माणसांना तो पटत नाहीं. इतिहासाच्या परिशीलनानें आमची समजूत अशी झाली आहे कीं ... अपरिग्रहावांचून सत्य आणि अहिंसा कधीहि टिकाव घरून रहाणार नाहीं. परिस्थितीनें त्यांना (जमीनदार, संस्थानिक वगैरेंना ) उत्यन्न केलें आहे. एण त्यांना आमचे पालक म्हणणें सर्वथैव अयोग्य आहे. त्यांच्या पूर्वजांनीं केवळ हिंसात्मक बुद्धिबळानें संपत्ति कमावली; आणि हिंसेच्या बळावरच तिचें रक्षण होत आहे. अशा प्रकारें हिंसेनें सुरलेल्या लोकांना सत्याचे आणि अहिसेचे पालक बनविणें म्हणजे चोरांच्या हातांतच

तिजोरीच्या किल्ल्या दिल्यासारलें हास्यस्वद होईछ!"

' उंट सुईच्या नेड्यात्न जाऊ शकेल पण श्रीमंत मनुष्य ईश्वरी राज्यात प्रवेश करू शकणार नाही.' या खिस्ताच्या उक्तीची आठवण देऊन धर्मानंद पुढे सांगतात की, " येणार असलेल्या भारतीय स्वराज्यांत परिग्रही माणसास प्रवेश मिळाला तर त्यांत अहिंसा आणि सत्य एक दिवसहि टिकाव धरून राहणार नाहीं. त्यांच्या परिग्रहाच्या रक्षणासाठीं राज्ययंत्रणेला आठिह प्रहर हिंसा करण्याला तयार रहावें लागेल; आणि तेवळ्यांने न भागल्यास जुन्या काळीं श्रमणब्राह्मणांनीं जशीं लोटींनाटीं पुराणें रचलीं, तशीं तीं त्यांना रचावीं लागून पुन्हा असत्याचा नि हिंसेच्या महापंत्रांत लोळण्याची पाळी येईल.

आजची भारताची परिस्थिती लक्षात बेता, ४० वर्षीपूर्वी धर्मानंदांनी प्रकट केलेले हे विचार भविष्यसूचक होते असे म्हणावे लागते. 3 °

#### विनोबाप्रणीत 'साम्ययोग '

महात्माजींच्या सत्य आणि अहिंसा तत्त्वज्ञानाची पुढची पायरी विनोबांनी आपस्या 'साम्ययोगा 'द्वारा गाठली असस्याचे मानण्यात येते. विनोबांना अपरिग्रह अभिप्रेत आहे, आणि वरवर पाहिस्थास त्यांचा साम्ययोग, साम्यवादास जवळचा असस्यासारखा बाठतो. पण साम्यवादाचा पाया राजकीय आणि आर्थिक आहे तर साम्ययोगाचा आध्यात्मिक आणि नैतिक आहे, हे लक्षात ठेवले पाहिजे. जगावर अधिराज्य गाजवणारी सत्ता नि संपत्ती ही जी दोन मूल्ये आहेत, ती बदलून टाकणे हे साम्ययोगाचे प्रमुख उद्दिष्ट आहे. त्यांस जी क्रांती अभिप्रेत आहे ती 'मूदान--यज्ञ-मूलक प्रामोद्योगप्रधान अहिंसक समाज निर्मिती ', या शब्दांनी मांडण्यात येते. <sup>3 व</sup> विनोबांना हे सर्व, साध्या गांधीजींच्या अहिंसक मार्गाने नव्हे, तर त्यांच्या स्वतःच्या 'अनाग्रही अहिंसक मार्गाने 'साध्य करावयाचे आहे. कोणतीही न्याय्य गोष्ट साध्य करून वेण्यास अंतिम उपाय महणून सत्याग्रहाचे शस्त्र वापरण्यास गांधीजींची संमती होती. पण विनोबांना कोणतेच दहपण, जबरदस्ती, आग्रह, मान्य नाही. यावरून त्यांनी आपली 'साधन-इ्यचितेची 'कस्पना कोणत्या परमावधीला पोचवली आहे याची कस्पना येते.

विनोबांना अभिप्रेत असलेख्या शासनरहित समाजाची कल्पना लोकशाहीतील विकेंद्री-करणापेक्षाही विकीर्ण आहे. या समाजन्यवस्थेत मध्यवर्ती सत्ता नाममात्र राहणार असून प्रत्येक खेडे आपली शासनन्यवस्था स्वतंत्रपणे हाताळणार आहे. मार्क्स, लेनिन यांनाही साम्यवादाचे अंतिम ध्येय म्हणून शासनरहित समाजन्यवस्था (अराज्यवाद) अपेक्षित

२८. ' जीवन-रहस्य ' : ले. आचार्य शं. द. जावडेकर, पा. ४६४-४६५.

२९. १९४० साली, रामगड येथील राष्ट्रसमेन्या अधिवेशनात मांडण्यासाठी जयप्रकाश नारायण यांनी एक ठराव गांधीजींकडे पाठवला होता. हिंदुस्थान स्वतंत्र झाल्यावर आर्थिक आणि राजकीय स्वातंत्र्याचा लाभ सर्वास समानतेने होण्यासाठी कोणता कार्यक्रम अंगिकारावा, हे ह्या ठरावात दाखबून दिले होते. तो मांडला गेला नाही. त्यातील समाजवादास पाठिंबा देखन महात्माजींनी २० एप्रिल १९४० च्या 'हरिजन' मध्ये एक लेल लिहिलेला होता. त्यात, 'आज हिंदुस्थानांत जे समाजवादी आहेत त्यांनी आपर्ले ध्येय जाहीर करण्यापूर्वी मी समाजवादी होतों', असे त्यांनी उद्गार काढले होते.

३०. 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा ': ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ३१९.

३१. विनोबांना अभिप्रेत असलेख्या क्रांतीचे हे वर्णन जयप्रकाश नारायण आणि इतर सर्वोदयवाद्यांनी सर्वोदयाला जीवनदान देण्याकरिता जी प्रतिज्ञा तयार केली, त्यात अंतर्भूत केलेले आहे.

आहे. पण त्यांना ही अराज्यस्थिती येईपर्येतच्या मधत्या काळात श्रमिकवर्गाचे हुकूम-शाही शासन अपरिहार्य वाटत असून, हिंसा ही त्यांस वर्ज्य नाही, है आजन्या साम्यवादी देशांतील राज्यन्यवस्थेकडे लक्ष दिल्यास कळून येते.

विनोगंचा शोषणरहित समाज जो होणार आहे तो 'दाना 'च्या द्वारा निर्माण करण्यात येईल. ह्या कार्यास सुख्वात होऊन आज पंचवीस वर्षांवर काळ होऊन गेला आहे. या भूदान कार्यांच्या सुख्वातीस, ही चळवळ स्वतंत्ररीत्या चालेल, एक नवा कार्यकारीवर्ण तयार होईल, आणि आर्थिक नि समाजिक विषमतेची समस्या या मार्गांने सुदू शकेल अशी फार मोठी आशा उत्पन्न झाली होती. पण ती नंतर फोल ठरली. गोळा झालेल्या जिमनीपैकी बरीचशी जमीन ओसाड नि लावगडीस अयोग्य असल्याचे नंतर आढळून आले. तसेच मिळालेल्या जिमनीची वरीच दानपत्रे नंतर खोटी ठरली. या सर्व गोष्टींमुळे, मांडवलदार काय नि जमीनदार काय, येथून तेथून सगळीकडे सारखेच हे सत्य पुनश्च प्रस्थापित होऊन, भारताच्या आध्यात्मिक परंपरेमुळे भारतीय भांडवलदार नि जमीनदार यांचे हृदयपरिवर्तन करणे सोपे जाईल, हा समज एक कविकल्पनाच ठरली.

# राष्ट्रप्रेम आणि सांप्रदायिकता

धर्मानंदांप्रमाणेच महात्मा गांधी आणि विनोबा भावे यांनाही अभिप्रेत असलेख्या नव्या समाजव्यवस्थेची थोडीबहुत चर्चा वर करण्यात आलेळीच आहे. या बाबतीत जास्त चिकित्सक्षणे विचार केल्यास, अशा समाजव्यवस्थेची निकड इतरांपेक्षा धर्मानंदांना जास्त वाटत होती, आणि ती व्यवस्था जागतिक स्वरूपाचीच असली पाहिजे थाची शास्त्रद्धद्ध जाणीवही त्यांनाच प्रामुख्याने होऊन चुकळी होती, असे म्हणावे लागते. भगवान बुद्धाने राज्यत्याग करण्याचे वरंपरागत कारण धर्मानंदांना पटले नाही. त्यांनी दीर्घ संशोधन करून ते समजून घेण्याचा प्रयत्न केला. त्यांनी राज्यत्यागाची जी सयुक्तिक उपपत्ती पुढे आणली ती आज सर्वमान्य टरली आहे. या उपपत्तीशी आपणास या टिकाणी कर्तव्य नाही, पण महत्त्वाची गोष्ट ही की, फार पुरातन काळापासून जागतिक स्थैर्यास आणि मानवातील स्तेहसंबंधांस मारक होत आलेल्या दोन मानवी प्रवृत्तींची प्रभावीपणे जाणीव धर्मानंदांना याच संशोधनातून झाली.

या प्रतिगामी प्रवृत्ती म्हणजे 'राष्ट्रप्रेम ' आणि 'सांप्रदायिकता ' तसे पाहिल्यास मानवी इतिहासाच्या एका कालखंडात राष्ट्रवादाने फार प्रागतिक स्वरूपाचे कार्य केलेले आहे. त्या वेळी त्याने मानवी बुद्धीला बांध घालणाऱ्या तत्त्वज्ञानाला मूठमाती देऊन मानवाच्या विकासाला फार मोटी चालना दिली. उत्पादनशक्तीची यामुळेच बाढ झाली; नवे शोध लागले, नवी यंत्रे तयार झाली, अशक्य वाटणाऱ्या अनेक गोष्टी शक्य झाल्या, व्यापार-उद्योग फार मोठ्या प्रमाणावर वाढले, राष्ट्रीय वाङ्मय नि कला वगैरेंना चालना मिळाली, एवढेच नव्हे तर याच राष्ट्रवादातून विकसित झालेल्या संस्कारितेनेच आंतर-राष्ट्रीय बंधुत्वाची भावनाही उत्पन्न केली. हे सर्व मान्य करूनही, भांडवलशाहीच्या

पायावर उमा असलेला राष्ट्रवाद आणि त्यातृन उत्पन्न होणारी सांप्रदायिकता मानवांच्या दुफळीस, जागतिक अस्वास्थ्यास, आणि मानवांच्या संहारास, कायमची कारणीभृत होऊन बसली आहे. धर्मानंदांनी बऱ्याच काळापासून या दोन प्रवृत्तींपासून जगास सावध करण्याचा उपक्रम चाल् ठेविला होता. ते या विषयावरील आपले मत किती स्पष्टपणे मांडीत असत, हे पुढील दोन उताऱ्यांवरून दिसून येईल:

" ह्या प्रचारांत (अपरिग्रहाच्या) राष्ट्रीयत्व मिसळतां कामा नये. या राष्ट्रीय-त्वासुळें आरंभीं आरंभीं इंग्लंडचा फायदा झाला, तरी त्याचे परिणाम गेल्या दोन महायुद्धांत होऊन इंग्लंडचें जवळ जवळ दिवाळेंच निषालें आहे, आणि इंग्लंड लवकरच स्पेनच्या पंक्तीला जाऊन बसेल अशीं चिन्हें स्पष्ट दिसत आहेत. मग त्या राष्ट्रियत्वानें इंग्लंडचें मिळविलें काय ? अनंत इतिहासांत 'दो दिवसांची' साम्राज्यसत्ता!

"आम्हांला हें राष्ट्रीयत्व आरंभापासूनच बाधक होईल. इंग्रजांशीं सामना करण्यासाठीं जरी आम्ही आज एकवटलों, तरी ही एकी राष्ट्रीयत्वामुळें लवकरच नष्ट होईल. कर्नाटक व महाराष्ट्र, आंत्र व तामीळ, बंगाल व विहार, ह्या व अन्य सर्व देशांत लहानसहान गोष्टींवर भांडणें उपस्थित होतील, व हिंसक आणि परिग्रही लोकांच्या हातीं सत्ता जाईल; आणि तेणेंकरून बहुजनसमाजांचें अतोनात नुकसान होईल. हें संकट टाळावयांचें असेल तर आजपासूनच ह्या राष्ट्रीय-त्वाविरुद्ध चळवळ चाल केली पाहिजे."

आणखी एका ठिकाणी ते म्हणतात, "अमेरिकन आणि इंग्रज मांडवलवाले कोणत्या ना कोणत्या निमित्तानें आपणावर हल्ला करूं पाहतात असें सोव्हिएट पुढान्यांना मय वाटत आहे; आणि तें अस्थानीं आहे असें म्हणतां येत नाहीं. इकडे चीनमध्यें चांग—कै—रोकला पुढें करून अमेरिकन आपला डाव साधूं पाहात आहेत, तर हिंदुस्थानांत मुस्लीम लीगचें खोड काँग्रेसच्या गळ्यांत अडकावृन हिंदुस्थान सोव्हिएट विरुद्ध खडा करण्याचा डाव इंग्रज खेळत आहेत, अशी शंका रशियन मुत्सद्यांना येते. हिंदुस्थानापास्न सोव्हिएट संघाला निर्धास्त करण्याचा प्रमुख उपाय हा कीं, काँग्रेसनें अपरिग्रही आणि अस्तेयी समाज बनविण्याचें ध्येय पूर्णपणें अंगीकारावें. श्री. जवाहरलाल नेहरू व इतर सोशालिस्ट काँग्रेसमध्यें आहेतच. पण ते पक्के देशाभिमानी आहेत. देशाभिमान आणि सोशिनआलिझम याच्या संयोगानें फासिझम उत्पन्न होतो असा अनुभव इटलींत व जर्मनींत आला आहे. तसा कांहीं प्रकार हिंदुस्थानांत घडून आला, तर हिंदुस्थानापास्न सोव्हिएट संघाला भय उन्पन्न होईल, यांत शंका नाहीं. एण काँग्रेसनें सर्वथैव अपरिग्रहाचें ध्येय स्वीकारस्थावर हें भय बाळगण्याचें सोव्हिएट संघाला कारण राहणार नाहीं." 32

३२. धर्मानंदांनी 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म 'हा आपळा ग्रंथ दुसऱ्या महा-युद्धाच्या शेवटच्या दिवसांत लिहिला होता. त्या ग्रंथातील अनुक्रमे ७५ आणि ७८ या पानांतून वरील दोन्ही उतारे वेतले आहेत.

आध्यात्मिक मानवतावाद

एखादे चित्र पूर्णपणे समजून घ्यावयाचे झाल्यास त्यापासून काही अंतरावर उमे राहन त्याकडे पहावे लागते. त्याचप्रमाणे एखाद्या घटनेचा, अथवा शिकवणीचा समाजावर कसा काय परिणाम झाला हे साकल्याने समजून येण्यास मध्ये काही काळ जाणे इष्ट असते. सत्य आणि अहिंसा या शिकवणीचा भारतावर झालेला परिणाम आज जोखणे शक्य झालेले आहे. आजचे भारताचे राजकारण आणि समाजकारण गांधीवादानुसार चाळले आहे असे म्हणणारा आज भारतात कोणी सापडणार नाही. आज पश्चिमी राष्ट्रां-कडे पाहिल्यास विज्ञान आणि तंत्रज्ञान यांची झपाट्याने वाढ होत असताना दिसून येते. त्याचबरोबर हेही दिसून येते की, त्यांच्यामुळे उत्पन्न होणारी तेथील आर्थिक क्रांती यद्धखोरीस उत्तेजन देणारी ठरत आहे. आणि अशी ही पश्चिमी राष्ट्रे ज्या प्रकारची अर्थव्यवस्था आज दृढ करीत आहेत, त्याच प्रकारच्या अर्थव्यवस्थेचा पाया आज भारतातही घातला जात आहे. गांधीजींच्या सत्याग्रहातील ' सत्य ' आज अस्तित्वात नाही. ते केव्हाच गडप झालेले असून 'आग्रह ' तेवढ़ा डोके वर काढून आहे. पण या ठिकाणी हेही लक्षात ठेविले पाहिजे की, 'गांधीवादाला ' खरा हादरा स्वतः गांधीजींनीच पाकिस्तानला संमती देऊन दिला. फाळणीविद्ध लढा द्यावा असे गांधीजींचे खासगी मत होते असे गांधीवादी सांगतात. यावरून या फाळणीच्या बाबतीत गांधीजी आपत्या आतस्या आवाजाविरुद्ध वागले असे म्हणावे लागते. आणि यावरून गांधींचे तत्त्वज्ञान सर्व ठिकाणी लावावयाचे नसन काही ठिकाणीच लावावयाचे असे जर इतर गांधीवाद्यांना बाटले तर त्यांस दोष कसा देतां येईल ?

गांधीजींच्या सत्याग्रही तत्वज्ञानाने भारतीय स्वातंत्र्यचळवळीत फार मोठी कामगिरी बजावळी यात शंकाच नाही. पण त्यांचा हा 'गांधीबाद 'एक नवा समाज निर्माण करण्यास अपुरा ठरला हेही तेवढेच खरे. याचे कारण त्यांनी आपस्या सत्याग्रही जीवननिष्ठेला बुद्धिवादी बैठक न देता अध्यात्मनिष्ठेचा आणि 'आतस्या आवाजाचा 'आधार वेतला. त्यामुळे त्यांच्या सर्वच तत्त्वज्ञानावर आणि विचारांवर गृहवादाचे आवरण चढले. "गांधीजी चळवळीच्या तंत्राबद्दल फार संदिग्ध बोलत; पण त्यांच्या अलेकिक व्यक्तिमत्त्वावर विश्वास ठेवून आग्हीं त्यांच्या आज्ञा निमूटणें पाळल्या, " 33 असे स्वतः जवाहरलाल नेहरूंनीच म्हटलेले आहे. विनोबांच्या तत्त्वज्ञानाबद्दल थोडेसे विवेचन झालेच आहे. त्यांची साम्ययोगाची सूत्रे आणि त्यावरील भाष्य यांचा विचार केत्यास, ती बरीच सयुक्तिक वाटतात. पण उपयोग काय ? त्यांच्या 'अनाग्रही ' साधनमार्गाने ती कथी काळी सत्यस्रष्टीत आणता येतील असे मानणे आज तरी स्वप्नरंजन वाटते ! गांधीजीं-प्रमाणे विनोबांचेही तत्त्वज्ञान अध्यात्मावर आधारलेले आहे हे आपण पाहिलेच आहे.

ते आपछी भूदान चळवळ परमेश्वरप्रेरित असस्याचे मानतात. तसेच त्यांचे 'स्क्ष्मात जाणे', आणि स्क्ष्म, स्क्ष्मतर, स्क्ष्मतम, वगैरे सत्याग्रहाचे तत्त्वज्ञान, हे गृहवादात शिरून आकाशात तरंगणारे असल्यामुळे, सर्वसाधारण छोकांना सहजपणे आकळन होणारे नाही.

महात्माजींची वृत्ती जरी मूळचीच धार्मिक नि ईश्वरावर निर्तात श्रद्धा ठेवणारी होती. तरी पण ती कमेंठ स्वरूपाची नव्हती. भक्तिमार्गी संतांप्रमाणे त्यांनी बाह्य उपचारांपेक्षा अंतःशुद्धीला आणि नैतिक वृत्तीला जास्त महत्त्व दिले होते. सर्व धर्मतत्त्वांचा अभ्यास करून आपल्या धर्मकरमनेस त्यांनी व्यापकता आणली होती. वैयक्तिक चारित्र्य, संयम, सदाचार, सहिष्णुता, नि सेवावृत्ती, ह्या गुणांना आपल्या अध्यात्मवादात त्यांनी महत्त्वाचे स्थान दिले होते. पण हे सर्व करताना त्यांनी वापरलेली परिभाषा जुनीच धार्मिक होती. " राजकीय प्रतिकाराला त्यांनीं धर्मयुद्ध टरवलें. जनतेंत जागृती घडवून आणण्यासाठीं केलेस्या उपनासाची त्यांनीं प्रायश्चित्तांत गणना केली. लोकसंग्रहाच्या दृष्टीनें हातीं वेतलेली खादी, सूतकताई, यांसारख्या कार्यक्रमांना त्यांनी व्रतांची योग्यता दिली. अस्पृश्यता, जातिभेद, इत्यादि सामाजिक प्रशांचें धार्मिक स्वरूप त्यांनीं कायम ठेवलें. इतकेंच नन्हे, तर बिहारच्या भूकंपासारख्या नैसर्गिक घटनेचीहि अस्ट्रस्यतेच्या पापाचरणानें ओढवलेला ईश्वरी कोप, अशीच त्यांनीं उपपत्ति लावली. <sup>??3 ४</sup> यामुळे सामान्य लोकांना गांधीजींच्या प्रगत धर्मकरपनेचे मर्म कळले नाही. परंपरागत रूढी नि बाह्य उपचार यांनाच धर्म सम-जणाऱ्या या लोकांची गांधीजींच्या धार्मिक परिभाषेने दिशाभूल झाली. ते त्यामुळे आपस्या जुन्या कत्पनांना आणि आचारिक्चारांनाच चिकटून राहिले. या बाबतीत आचार्य जावडेकर म्हणतात, "धर्म हा शब्द सांप्रदायिक धर्म या अर्थाशीं इतका निगडित झालेला आहे कीं, महात्मा गांधी ज्या न्यापक जीवननिष्ठेच्या अर्थानें तो शब्द योजितात, तो अर्थ लोकांच्या अंतःकरणांत जागृत होत नाहीं, आणि त्यामुळें गांधीजींनीं या व्यापक व सर्वसंग्राहक जीवननिष्ठेळा धर्माव्यतिरिक एखादा दुसरा शब्द योजिला असतां तर फार बरें आलें असतें, असें कांहीं छोकांचें मत आहे. "34

# धर्मानंदांचा बुद्धिवादी मार्ग

धर्मानंदांची गांधीजींवर अत्यंत मक्ती होती. त्यांच्या सत्य नि अहिंसा या तत्त्वांवर धर्मानंदांचा पूर्ण विश्वास होता. या तत्त्वांमुळे भारतीय स्वातंत्र्यचळवळीचा फार मोठा फायदा झाला असे त्यांचे मत होते. पण फक्त या दोन तत्त्वांच्या सहाय्याने नवा कल्याणकारी समाज निर्माण होणे शक्य नाही, असेही त्यांचे मत होते. गौतम बुद्धाने बहुजनहिताय, बहुजनसुखाय असलेल्या आपल्या धर्माद्वारे अपरिग्रहाच्या तत्त्वाची शिकवण

<sup>33. &#</sup>x27;An Autobiography': Jawaharlal Nehru, P. 73

३४ 'महाराष्ट्रातील राष्ट्रवादाचा विकास': ले. नलिनी पंडित, पान १५९-१६०. ३५. 'जीवन-रहस्य': ले. आचार्य दां. द. जावडेकर, पा. ४३३-४३४.

दिली. या अपरिग्रह-तत्त्वाला २४०० वर्षोनंतर कार्ल मार्क्स या समाजशास्त्रज्ञाने शास्त्रीय अधिष्ठान देऊन त्याचा विकास केला. या कार्ल मार्क्सच्या विकासत अपरिग्रहाची सांग्रह महात्माजींच्या सत्य नि अहिंसा तत्त्वांशी घातल्यानेच जगात स्वास्थ्य नि शांती प्रस्थापित होईल, अशी धर्मानंदांची भावना आहे.

धर्मानंदांची काहीशी तर्कनिष्ठ मनोवृत्ती त्यांच्या लहानपणीच दिसून आली होती. तिच्या वाढीस सुरवातीच्या काळात आगरकरांच्या विचारसरणीने कसे खतपाणी लावले, हे आपण मागेच पाहिले आहे. पण ही तर्कवादी वृत्ती पक्की करण्याचे कार्य नंतरच्या काळात बद्धाच्या शिकवणीने केले. बद्ध कालाम क्षत्रियांना उपदेश करताना म्हणतो :

"... शंका उत्पन्न होणें स्वाभाविकच आहे. कालाम हो, मी जें कांहीं सांगणार आहें तें परंपरेनें ऐकत आलों आहों म्हणून खरें मानूं नका; हें आपत्या पवित्र प्रयांत आहे म्हणून खरें मानूं नका; हें अनुमानानें सिद्ध करतां थेतें म्हणून खरें मानूं नका; हें सुंदर मानूं नका; असा हा लौकिक न्याय आहे म्हणून खरें मानूं नका; हें सुंदर दिसतें म्हणून खरें मानूं नका; आपत्या श्रद्धेला हें जुळतें म्हणून याजवर विश्वास ठेवूं नका; हा श्रमण प्रसिद्ध आहे, अथवा हा आपणाला पूज्य आहे म्हणून माझ्या भाषणावर विश्वास ठेवूं नका. पण कालाम हो, जेव्हां तुमच्या विवेकजुद्धीला तो खरा वाटेल, तेव्हांच तुम्ही त्यांचें ग्रहण करा. " 3 ह

याचप्रमाणे दुसऱ्या एका ठिकाणी, बौद्धिक चिकित्सा न करता श्रद्धेवर आधार-ठेल्या विचारांना बौद्ध धर्मात स्थान नसत्याचे पटवून देताना बुद्ध म्हणतो, "शहाणे छोक ज्याप्रमाणें सोन्याची परीक्षा तें जाळून, त्याचे तुकडे करून आणि तें परिसावर धासून करतात, त्याप्रमाणें तुम्ही माझ्या उपदेशाची परीक्षा घेऊनच त्याचा स्वीकार करा. केवळ माझ्याकडे पाहून करूं नका." <sup>3 ७</sup> या विचारसरणीचा धर्मानंदांवर फार मोठा परिणाम झाला होता. याचे प्रत्यंतर त्यांनी आमरण व्यतीत केलेल्या बुद्धनिविष्ट नैतिक जीवनात दिसून येते.

तसे पाहिल्यास, कमी अधिक प्रमाणात संत तुकाराम, समाजसुधारक आगरकर, गौतम बुद्ध, महात्मा गांधी आणि कार्ल मार्क्स, हे सर्वच आपापल्या परीने धर्मानंदांचे गुरू होते असे म्हणता येते. त्यांच्याविषयी त्यांना फार मोटा आदर वाटत होता. त्यांच्या मौल्यवान विचारांचा संशोधक हष्टीने आणि सखोल अभ्यास धर्मानंदांनी फार कष्ट घेऊन केला होता. पण असे अस्नसुद्धा कोणत्याही प्रकारे भावनेच्या, श्रद्धेच्या अथवा सांप्रदायाच्या आहारीं न जाता, प्रज्ञा नि तर्कशुद्ध हष्टी वापरून या सर्वोच्या विचारांचे आणि शिकवणीचे मूल्यमापन करून, त्यांतील श्रेयस्कर तेवढेच त्यांनी स्वीकारले होते.

चाळीस वर्षोपूर्वी मार्क्सवादी विचारसरणी ही सामाजिक जीवनाकडे पाहण्याची

शास्त्रोक्त नि सर्वोक्तृष्ट दृष्टी आहे असे जगातील विचारी लोक मानीत होते. मार्क्स-वाद्यांचे आर्थिक, वर्गीय, आणि आंतरराष्ट्रीय सिद्धान्त धर्मानंदांना पूर्णपणे पसंत होते. निरितराळ्या राष्ट्रांतील भांडवलदार आणि राज्यकर्ते कामगारवर्गाची पिळवणूक करतात, आणि परस्परांच्या साहाय्याने समाजवादी क्रांतिकारक प्रवृत्ती दृडपून टाकतात, म्हणून अशा या गोष्टींना विरोध करण्यासाठी जगातील सर्व कामगारवर्गानी एकत्र येऊन आधाडी करावी, भांडवलशाहीला नेस्तनाबूद करून उत्पादनाची साधने समाजाच्या मालकीची करावी, जगातील सामान्य लोकांना स्वातंत्र्य नि समता मिळवून देऊन नव्या वर्गहीन समाजाची स्थापना करावी, आणि राष्ट्राराष्ट्रांतील संघर्षोना विरोध करून जगात शांतता नांदेल असे करावे, अशी मार्क्स आणि मार्क्सवादी तत्त्वचितकांची विचारसरणी होती. याशिवाय मार्क्सच्या वेळेपासूनच आंतरराष्ट्रीय सहकार्य हे त्यांनी आपले ब्रीद मानले होते. अशा प्रकारचा नवसमाज निर्माण करण्याकरिता जी साधने वापरावयाची त्यांतील हिंसात्मक भाग वगळस्यास इतर सर्व धर्मानंदांना संमत होते असे म्हणता थेईल.

मार्क्सवादातील हिंसात्मक भागाच्या कार्यकारणभावाचे विवेचन करताना धर्मानंद म्हणतात:

"सामाजिक विकासाचा उत्कृष्ट ज्ञान असलेला तत्त्ववेत्ता कार्ल मार्क्ससारखा दुसरा क्वचितच झाला असेल. परंतु त्याला देखील युरोपियनांची संकुचित वृत्ति मोवली. सगळ्या जगांतील पीडितांच्या संघटनेने पीडकांना दूर सारून एक अत्यंत सुखावह सामाजिक संघटना तयार करतां येईल, असे त्याने शास्त्रीय पद्धतीने सिद्ध करून दाखवलें. परंतु ह्या कार्यात अहिंसेचा उपयोग करतां येईल, असे त्यास मुळींच वाटलें नाहीं. सर्व जगांतील पीडित लोकांनीं एक होऊन पीडकांचा संहार केला पाहिजे, असे त्याचे म्हणणें होतें. आणि त्यास अनुसरून रशियन कान्ति घडन आली आहे.

"स्माळे पीडित किंवा मजूर जर एकवटले, तर पीडकांना मारण्याची जरूरच राहणार नाहीं. परंतु मार्क्स ज्या संस्कृतीत जन्मला तिची परंपराच अशी आहे कीं, कोणी तरी विरोधी असल्याशिवाय तिला चैनच पडत नाहीं. पाश्चात्य संस्कृतीचे आद्य प्रवर्तक ग्रीक. त्यांची सगळी संस्कृति आपल्या शहरापुरती होती. अर्थात् इतर शहरांतील लोकांशीं त्यांचा पूर्ण विरोध होता. आधुनिक युरोपांत त्या संस्कृतीचे पर्यवसान राष्ट्रीयत्वामध्यें झालें. आपल्या राष्ट्रासाठीं कोणतेंहि कुकृत्य करणें योग्य आहे, अशी युरोपियन राष्ट्रांतील लोकांची समजूत. ग्रीक लोकांना इतर शहरें जशीं विरोधी वाटत, तशी ह्या राष्ट्रांना इतर राष्ट्रें विरोधी वाटतात; व अशा चढाओढीशिवाय संस्कृतीची उन्नति नाहीं, असें त्यांतील पुढारी लोक प्रतिपादन करतात. याच्यावर कार्ल मार्क्सनें जो तोडगा काढला तो

३६. कालाम-सुत्त, अंगुत्तरनिकाय.

३७. ज्ञानसार- समुच्चय: ३१.

हा कीं, सर्व मज्रूवर्गाला एकवटून त्याला भांडवलवाल्यांवर घालावे. म्हणजे हा जो राष्ट्रांराष्ट्रांमध्यें विरोध आहे तो भांडवलवाले आणि मज्रू यांच्यावर नेऊन टाकावा. एकदा भांडवलशाही नष्ट झाली कीं, मग हा विरोध आपोआपच लय पावणार. कांट्यानें कांटा काढण्यासारखी ही युक्ति आहे.

"परंतु ह्या युक्तींत एक मय आहे, तें हें कीं, कांट्यानें कांटा काढीत असतांना पहिला कांटा निघण्यापूर्वी दुसरा कांटा मोडला आणि त्यांचें टॉक आंत राहून गेलें, तर पहिल्यापेक्षां जास्ती दुःख व्हावयाचें. ही स्थिति आज इटलींत आणि जर्मनींत उत्पन्न झाली आहे. राष्ट्रीयत्वाचा कांटा काढण्यासाठीं समाजवादाच्या कांट्यानें प्रयत्न केला. पण पहिला कांटा न निघतां हा दुसरा कांटाहि त्यांतच जाऊन सामील झाला.

" सशस्त्र क्रान्ति करून भाडवलवाखांना मारा, असें म्हणण्यापेक्षां ' भांडवल-वाल्यांसाठीं शस्त्र ग्रहण करूं नका, ' हा तॉलस्तॉयचा उपदेश अधिक हितावह होता. रशियन क्रांतीला यश येण्यास कांहीं अंशीं हाच उपदेश कारण झाला. झार, लोकांना जबरदस्तीनें समरांगणांत पाठवूं शकला. पण जेव्हां लोक लढूं इन्छिनात, तेव्हां झारशाही आपोआपच कोलमङ्कन पडली....कार्ल मार्क्सच्या प्रश्चेला महातमा गांधींच्या आहिंसेची जोड मिळाली असती, तर पाश्चात्त्य राष्ट्रं महायुद्धाच्या घोर संकटांत सांपडलींच नसतीं." <sup>3</sup>

महात्मा गांधींची विचारपद्धती अध्यात्मवादावर आधारलेली होती हे आएण पाहिलेच आहे. ते सर्व-धर्म-समन्वयाचे पुरस्कतें होते. त्यात ईश्वरिनष्ठा ही मूलभूत होती. सामाजिक, आर्थिक, राजकीय, अशा सर्वच व्यवहारांत ते धार्मिक वृत्ती स्वीकारीत आणि सर्व गोष्टींची ईश्वरवादाशी सांगड घालीत. उर्व सर्व धर्मोंचे अंतिम उद्दिष्ट मानवांना सत्यिनष्ठ आणि अहिंसक बनविणे असे ते मानीत. अशा प्रकारे अहिंसेच्या तत्त्वाला धार्मिक अधिष्ठान देणे धर्मानंदांना मुळीच पसंत नव्हते. राजकारण आणि समाजकारण यांत धार्मिक गोष्टींचे मिश्रण केल्याने फायद्यापेक्षा हानीच जास्त होते असे त्यांचे मत होते. "परमेश्वर किंवा आत्मा आहे कीं नाहीं याचा शोध शास्त्रज्ञांनी अवश्य करावा. परमेश्वरिवषयीं शास्त्रज्ञ कांहींच सांगूं शकत नाहींत. अर्थात् ह्या बावतींत ते अग्नेयवादी आहेत. आत्म्याविषयीं जे शोध चालले आहेत, यांत 'आत्मा अत्यंत अत्थिर किंवा अनित्य आहे, 'हा बौद्धांचा सिद्धान्त खरा समजण्यांत येत आहे. जशी विद्युच्छक्ति तशीच आत्मशक्ति, तिचा उपयोग जसा वाईट कामीं तसाच चांगल्या कामीं करतां येणें शक्य आहे. ही आत्मशक्ति चेंवीजलान, तैमूरलंग, महमंद गझनी, इत्यादिकांमध्यें जशी

होती, तशीच पार्श्वनाथ, महावीर, बुद्ध, खिस्त, इत्यादिकांमध्यें होती. एकांनी मनुष्याच्या विकासाच्या कामीं त्या शक्तीचा उपयोग केला, एवढेंच काय तें.

"आजकाल जो शास्त्रज्ञानाचा विकास झाला आहे तो परमेश्वरावर भार घालून झालेला नाहीं. उलट शास्त्रज्ञांना वारंवार परमेश्वर-भक्तांशीं लद्दनच आपले शोध अमलांत आणावे लागले. तेव्हां चातुर्यामांच्या प्रयोगांत परमेश्वराची कल्पना मिसळण्यापासून संप्रदायापलीकडे दुसरें कांहीं निष्पन्न होणें शक्य नाहीं, "४० असे धर्मानंदांचे स्पष्ट मत होते. असी. धर्मानंदांना अभिप्रेत असलेल्या कल्याणकारी समाजन्यवस्थेची मूलतत्त्वे प्रस्तुत प्रकरणात करण्यात आलेल्या विवेचनाच्या निष्कर्षाच्या स्वरूपात, खालीलप्रमाणे देता येतील:

- १. कल्याणकारी समाजन्यवस्थेचा मार्ग हा जागतिक स्वरूपाचाच असला पाहिजे. " ─जशी सोन्येत समाजाची रचना होत आहे, तशीच जर ती जगांतील सर्व राष्ट्रांत झाली नाहीं, तर जग लढायांपासून मुक्त होईल ही गोष्ट मिथ्या आहे, सगळीं राष्ट्रें अपरिग्रही बनलीं तरच आहिंसा आणि मुखशांति लामेल. " \* ٩
- २. ही कत्याणकारी समाजन्यवस्था अस्तित्वात आणण्याचे साधन पूर्णपणे 'अहिंसक ' असले पाहिजे.
- ३. अध्यातमवाद हा बुद्धिवादाशी विसंगत आहे. ईश्वरकत्यना आणि धर्म यांना राजकारण आणि समाजकारण यांपासून दूर ठेवले तरच कल्याणकारी समाजन्यवस्था अस्तित्वात येणे शक्य आहे.

#### नवमानवतावादाशी साधर्म्य

सर्व जगास व्यापू पाइणारी आधुनिक वैचारिक क्रांती महात्मा गांधींनी अध्यात्म-वादाच्या आधारावर नाकारली. धर्मानंद महात्मा गांधींचे मक्त होते. त्यांनी त्यांची 'सत्य नि अहिंसा ' ही तत्त्वे स्वीकारून, आधुनिक वैचारिक क्रांतीच्या पार्च्वभूमीवर त्यांस 'अस्तेय नि अपरिग्रह ' यांची जोड देऊन आपल्या नव्या समाजधर्माची उभारणी केली. हा त्यांचा मार्ग महात्मा गांधींच्या तत्त्वज्ञानाची पुढची पायरी गाठणारा जसा होता, तसाच तो त्यांच्यानंतर काही काळाने जगापुढे आलेख्या मानवेंद्रनाथ राय यांच्या नवमानवता-वादाशी, काही प्रमाणात आगामी साधर्म्य दर्शविणाराही ठरला.

स्वतंत्र प्रशेचे एक जगद्विख्यात तत्त्वचिंतक म्हणून मानवेंद्रनाथ राय यांचे नाव इति-हासात नोंदले गेले आहे. मार्क्सवादाचे पुरस्कर्ते आणि कॉम्युनिस्ट इंटरनॅशनलचे एक पुढारी म्हणून निरनिराळ्या देशांतील समाजवादी चळवळींत अनेक वर्षे त्यांनी कार्य केले होते. रशियन राज्यक्रांतीपासून मार्क्सवादाला प्रायोगिक स्वरूप प्राप्त झाले. या

३८. ' हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा ' : ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ३२७–३२९.

३९. 'Politics bereft of religion are a death trap because they kill the soul.'—Young India, Vol. I, P. 417-18.

४०, ४१. 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म ': ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ८२ आणि ८६.

प्रयोगाचे बराच काळ अवलोकन केल्यावर नि अनुभव घेतल्यानंतर मार्क्सवादातील उणिवा जगातील ज्या काही ध्येयवादी तत्त्वचिंतकांना दिसून आल्या, त्यांपैकी रॉय हे एक होते. त्यांनी भारतातील आपला रॅडिकल डेमॉक्रॅटिक पक्ष १९४८ मध्ये बंद केला. या काळात त्यांचा कल वर्गवादाकडून हळूहळू व्यक्तिवादाकडे झुकू लागला होता. त्यातृनच त्यांचा नवमानवतावाद जगापुटे आला.

हा वेळपर्यंत धर्मानंदांचे निधन झाले होते. १९३६ मध्ये ध्या वेळी त्यांनी आपले नवे तत्त्वज्ञान आपल्या ग्रंथाद्वारे पुढे आणले, त्या वेळी ते बऱ्याच प्रमाणात मार्क्सवादांचे पुरस्कर्ते होते. रिशयन प्रयोगातील दोषस्थळे ध्या काळात स्पष्ट होऊ लागली त्या काळात धर्मानंद असते तर त्यांनी कोणती भूमिका घेतली असती ते आज सांगणे शक्य नाही. पण एक गोष्ट खरी की, ते विशेष अनुभवानंतर, आपले विचार बदलण्यास आणि तसे जाहीर करण्यास मुळीच कचरले नसते! मार्क्सवादावरील त्यांची भक्ती अंधश्रद्धाजन्य नव्हती. त्यातील हिंसेचे तत्त्व त्यांनी स्पष्टपणे नाकारले होते. पण त्याचबरोवर परिग्रहाच्या रक्षणासाठी जगातील काही राष्ट्रे लोकशाहीचे जे 'ढोंग' परे करीत आहेत, त्यांना बळी जाण्यापेक्षा रिशयात त्या वेळी चालू होती त्या प्रकारची कामगार हुकूमशाही एकपक्षीय सरकार, आणि वर्गीय द्वंद्व, ही काही काळापुरती— म्हणजे मानवांच्या निकडीच्या अशा प्राथमिक गरजा पुन्या होईपर्यंत— स्वीकारणे योग्य होईल असे त्यांचे मत होते. कारण मार्क्सवादातील वर्गहीन समाज आणि अराज्यवाद या दोन अंतिम तत्त्वांवर त्यांचा पूर्ण-पणे विश्वास होता.

मानवेंद्रनाथ राय यांचा 'नवमानवतावाद 'तसे पाहिल्यास कॉम्युनिझमप्रमाणे सांप्रदायिक स्वरूप प्राप्त झालेले तत्त्वज्ञान नाही. ती एक सर्व मानवजातीची मूलभूत एकता मान्य करणारी प्रवृत्ती आहे. या बादाचे तत्त्वज्ञान राय यांनी बाबीस सिद्धान्तांत मांडलेलें आहे. त्यातील प्रमुख मुद्दे साररूपाने खालीलप्रमाणे देता येतील:

- १. भूतकालातील ध्येयांना नवा वेष देऊन स्वीकारण्यास या वादाचा विरोध आहे.
- २. विचारग्रद्धी हे चित्तग्रद्धीचे एक अंग आहे. एखादा विचार, अथवा एखादी भावना कितीही पवित्र असली तरी ती जर विचाराच्या अग्नि-परीक्षेत टिकली नाही तर ती सत्य दर्शनास अपयोगी नाही. सत्यापेक्षा अधिक पवित्र काही नाही असे हा बाद मानतो.
- ३. आजपर्येत संतांनी नि धमेद्रष्ट्यांनी कल्पिलेले पारलेकिक भावगम्य ईश्वरी सत्य, माणसाच्या कल्पनाशक्तीने बुद्धीची कसोटी न छावता स्वीकारलेले तत्त्व आहे. मनुष्याचा आत्मविश्वास हढ करण्याची शक्ती या धार्मिक ध्येयवादात नाही. मानवी जगताला उद्धरण्याची किंवा

४. समाज, राष्ट्र, वर्ग, किंवा पक्ष, यांपेक्षा मनुष्यत्व हे अधिक मूलभूत आहे. माणसाचे वैयक्तिक स्वातंत्र्य वृद्धिगत करण्याकरिताच समाज-संस्था अस्तित्वात आस्या पाहिजेत. सतत बंधमुक्त होत जाणारा आत्म-निष्ठ मनुष्य निर्माण करणे हेच मानवी संस्कृतीचे श्रेष्ठ उद्दिष्ट आहे असे हा वाद मानतो, इत्यादी. ४३

रॉय यांच्या नवमानवतावादाची तात्त्विक बैठक ज्या मूल्यांवर आधारलेली आहे त्यांतील काहींचे धर्मानंदांच्या विचारसरणीशी असलेले साध्म्यं लक्षात यावे म्हणून वरील निष्कर्षात्मक माहिती देण्यात आली आहे. दोषांचाही सांप्रदायिकतेला असलेला विरोध, वैज्ञानिक नि बुद्धिनिष्ठ विचारसरणीवर दोषांनीही दिलेला भर, ईश्वरकत्मना नि अध्यात्मवाद यांस राजकारणापासून नि समाजकारणापासून दूर ठेवण्याची दोषांनाही वाटत असलेली गरज, सत्य नि नैतिकता यांस दोषांच्याही तत्त्वज्ञानात असलेले महत्त्वाचे स्थान आणि दोषांनाही जागतिक बंधुत्वाची केलेली तरफदारी, ही त्यांच्या तत्त्वज्ञानातील साम्यस्थले म्हणून दाखवता येतील !

## जागतिक एकतेकडे वाटचाल

जगात शांतता प्रस्थापित करून अविल मानवी जीवन मुसह्य बनविणे शक्य आहे ही भूमिका स्वीकारून धर्मानंदांनी प्रथमच आपली करपना ज्या वेळी पुढे मांडली, त्या वेळी तिचे स्वागत कविकरपना म्हणून झाले असस्यास नवल नाही. कारण ही गोष्ट चाळीस वर्षापूर्वीची होती. तो काळ राष्ट्रीयत्व म्हणजे उत्तम ध्येय असे मानण्याचा होता. दुसऱ्या महायुद्धाने केलेला संहार आणि त्या काळापासून विज्ञानाचा सतत चालू असलेला विकास, यामुळे आज जागतिक लोकमतास आंतरराष्ट्रीयत्वाचे वळण मिळत गेले आहे. दुसऱ्या महायुद्धानंतर अस्तित्वात आलेली 'युनो 'ची संघटना, आपली उद्दिष्टे बऱ्याच प्रमाणात जरी सफल करू शकलेली नसली, तरी तिच्यामुळे आंतरराष्ट्रीय भावनेस पृष्टी मिळाली आहे, हे नाकारता येत नाही. तसेच हल्लीच्या काळाकडे पाहिल्यास जगातील जास्तीत जास्त लोक जागतिक सहकार्य आणि एकता यांकडे आशावादी भूमिका घेळन पाहात असल्याचे दिसून येते. प्रस्तुत प्रकरणाच्या सुरुवातीस, ' दि इन्स्टिट्यूट ऑफ वर्ल्ड ऑर्डर ' याची दिलेली माहिती याचे प्रत्यंतर देते.

चाल् वर्षाच्या गेल्या फेब्रुवारी महिन्यात डेन्मार्कमधील एल्सनोर येथे युरोपातील

बुडिविण्याची सर्व जनाबदारी माणसाची स्वतःचीच आहे. अनुमव आणि बुद्धिवाद यांच्या आधारावरच नन्या दृष्टीची मांडणी झाली पाहिजे, असे हा वाद मानतो.

४२. ' पार्क्नाथाचा चातुर्याम धर्म ' : ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. ८५.

४३. ' वैदिक संस्कृतीचा विकास ' : ले. तर्कतीर्थ लक्ष्मणशास्त्री जोशी, पा. २५७– २५९.

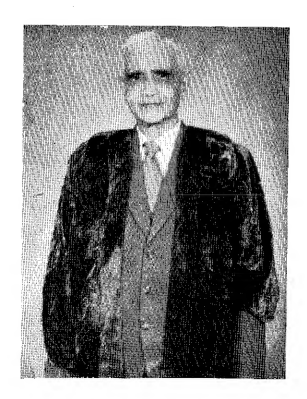
लोकशाही समाजवाद्यांची, आणि त्यानंतर गेल्या जून महिन्यात बर्लिन येथे युरोपातील कम्युनिस्ट पश्चांची, अशा दोन परिषदा भरत्या गेल्या. जगातील कम्युनिस्ट राष्ट्रांमध्ये गेली काही वर्षे त्यांच्या चळवळीची सूत्रे मॉस्कोकडे असावी की मावोकडे असावी, त्यांची कोणत्या राष्ट्रांकडे मैत्री करावी अथवा करू नये, त्यांचे राजकीय घोरण काय असावे, वगैरे अनेक प्रश्नांवर मतमेद होते, आणि त्यामुळे त्यांची आपापसांत शीतयुद्ध आणि संघर्ष यापर्यंत पाळी गेली होती. पण आता वरील बर्लिन—परिषदेने, लहानमोठे कम्युनिस्ट पक्ष सारख्याच दर्जाचे आहेत, त्यांचे अधिकार समान आहेत, ते आपल्या राष्ट्रीय हितास प्राधान्य देऊन आपल्या घोरणाची आखणी करण्यास स्वतंत्र आहेत, वगैरे गोष्टी मान्य करून युरोपातील कम्युनिस्ट चळवळीचे ऐक्य ह्या परिषदेने प्रस्थापित केले आहे. कम्युनिस्टांमध्ये जशी मतमिन्नता होती तशीच ती युरोपातील लोकशाही समाजवाद्यांतही होती. त्यांनीही स्थल—काळ—परिस्थितीनुसार मिन्न मार्गोनी समाजवाद अमलात येणे शक्य आहे, हे तत्व एत्सनोरच्या परिषदेत मान्य केले आहे.

युरोप आणि अमेरिकेचे, आशिया नि आफ्रिकेतील देशांवरील वर्चस्व आता बरेच कमी झाले आहे. त्यांच्या बांडुंगसारस्या भरणाऱ्या परिषदा, त्यांच्यात विचारविनिमयास नि सहकार्यास सुस्वात झाली असल्याचे दाखवून देतात. लोकशाही समाजवादाचे भारताने स्वीकारलेले ध्येय आज बऱ्याच आशियाई राष्ट्रांच्या आकांक्षेचे प्रतीक होऊन बसले आहे. तसेच आज आंतरराष्ट्रीय क्षेत्रात अल्प्ततावादाने घरलेले मूळ ही एक महत्त्वाची घटना ठरली आहे. या अशा राष्ट्रांची पहिली शिखर-परिषद बेलग्रेड येथे १९६१ मध्ये भरली. त्या वेळेपासून अशा पाच शिखर-परिषदा भरत्या गेल्या. आज 'युनो 'च्या संघटनेत अल्प्तितावादी देशच बहुसंख्येने असून त्यांची एकंदर संख्या ८२ आहे. जागतिक शांततेच्या दृष्टीने याच देशांकहून आज जास्त आस्था दाखवली जात आहे. एकंदरीत अमेरिका नि रशिया यांना वर्चस्वाची भावना सोहून देऊन यापुढे इतर देशांशी जास्त सहकार्यांने नि सलोख्याने वागावे लागेल, आणि चीनही हीच भूमिका थेईल, अशी चिन्हे आज तरी दिसू लागली आहेत.

जगातील सर्वच देशांत्न आज शास्त्रांच्या वाढीबरोबरच संहाराच्या साधनांचीही वाढ होऊ लगाली आहे. प्रगत देशांनी तर या बाबतीत कहरच करून सोडला आहे. त्यांच्यात पराकाछेची सर्घा चालू आहे. पण या स्पर्धेत्न युद्धाचा स्कोट झाल्यास त्यात्न यशस्वी होऊन यश उपमोगण्यास कोणीही शिक्षक राहणार नाही याचीही जाणीव सर्वास होऊन चुकली आहे. या विवंचनेत्न खात्रीने मुक्त होण्यास लगणाच्या तत्त्वज्ञानाच्या आणि साधनांच्या शोधात आज जगातील राजकारणी, विचारवंत, आणि सत्प्रवृत्त व्यक्ती गुंतलेल्या आहेत. अशा प्रसंगी धर्मानंदांचा द्रष्टेपणा डोळ्यांत भरत्याशिवाय राहात नाही. आज दिस्त येणाच्या जागतिक परिस्थितीचे भविष्य लक्षात चेऊन आपत्या कत्याणकारी जागतिक समाजाचे दर्शन त्यांनी चाळीस वर्षांपूर्वीच जगास करून दिलेले आहे!



काकासाहेब कालेलकर



डॉ. पु. वि. बापट

सर्थे । १९६४

जिय विष्णुरारांस

आपत्ने पत्र होन तीन हिनसामारे मिन्नाले. समान्यर ममन्त्रनकानंद उनाला. मी मेथून मेखा रावेगरी पुनः ननारसालानाम् आहे.

सारमधला असतांम अध्यापमसावे लो द आयह बरतात ब तो मानवांने भोउनत मही. परं तु आतां अध्यापनांत आनंद बरतात ब तो मानवांने भोउनत मही. परं तु आतां अध्यापनांत आनंद बरता नहीं। श्रांति बरी भरते. निकड़ ना उन्हा बा कड़ असतो महिना क्यांत भी प्रारं भा सर्व कारणामुके इक इस मुक्कामं करणाचा विचय मनोत आता. उा सुवरणाद्ध से पून १५ में लो वर परं कारणी से से साम्याद हो ता बीं, भी सो स्वय परी च राहा के लागे मानो महें कार के नाहीं साम्याद परी च राहा के स्वय क्यांत्र भी राहणां ने मी मान क्यांत्र भी आहे में कार है परं कारणाद्ध में से आतो माना राहणाद्ध मानवां मानवां मानवां मानवां परं कारणाद्ध मानवां मानवां परं कारणाद्ध में से सामान महील, आतो परं करा महिला कारणाद्ध मानवां मानवां परं करा महिला आहे. व राहणाद्ध मानवां मानवां मानवां परं करा महिला कारणाद्ध मानवां मानवां परं करा महिला मानवां मानवां मानवां परं करा महिला मानवां मानवां मानवां परं करा महिला मानवां मानवा

में भे भी जि. मन्त्री राहतों की साठे व सर्व मुने सुराक्षा आहेत. जि. नमास न्यू मार्किणा आसपास को हे तरी आहे. लाटाईसंपेपर्यत जिला तिका राहोंने लोगल असे बार्टर.

मानी प्रकृति जंगानी असते. एवदेन बंग आहे औं, आता शिनावे -फाने परिश्रम द्वेषत गहित, होत्यणे तहले ३७ वाटते.

सारनाभन्या पत्ता आपणास महित आहे च ह्यान महिन्यांत पत्र तिरिण्यास सवड मियाली तर्ने पत्र सारनाभन्या पत्यावर पाठवारेः पातावराण्याला पत्र लगकर मियत नहीं यासाव मी तिको गैन त्यावर पत्रे खालील पत्यावर पाठवार्वीः

५० महरराष्ट्र समाज, मर्, Mhow (८.९.). मर् पातान्रपाणादुन आमेल ओहे न डॉ. सुरवटणकरोत्यानीकर तिकेदूर पत्रे आणता. क्याने ही विनंति

> आपत्वो धः कोसम्बरः

विष्णु रा. नाईक यांस लिहिलेले एक पत्र

# व्यक्तिमत्त्व आणि काही आठवणी

कोणालाही प्रथमदर्शनीच आदर बादावा अशीच धर्मानंद या मूर्तीची सर्वच ठेवण होती. निमगोरा वर्ण; विशेष न बाढलेली दाढी, सर्वसाधारण माणसांपेक्षा थोडी बास्तच उंची; ल्ड्यणा मुळीच नसला तरी भरीव अशी अंगकाठी, देहाच्या कणखरणणाबरोबरच आत्मविश्वासयुक्त निभैयता सूचित करणारी त्यांची ताठ कण्यांने बसण्याउठण्यांची नि चालण्यांची पद्धत; चेहऱ्यावरील प्रशान्त स्थितप्रशतेचा भाव, दृष्टीच्या सौम्य भेदकणणात्न दृशित होणारी बुद्धीची चमक; – हे सर्व पैल् त्यांच्या बाह्य व्यक्तित्वाचा आगळाच अभिजातपणा प्रत्ययास आणीत. – आणि अगदीच पायबोळ नसलेले खादीचे धोतर, बंद गळ्याचा अंगरला, पायांत बहाणा, असा साधाच पण स्वच्छ असा, त्यांच्या व्यवस्थितपणाची जाणीव देणारा, त्यांचा पोषाल असे.

ते सत्यप्रिय होते. निगर्वीषणा, साधेषणा आणि सरळपणा, हे त्यांचे स्वामाविक गुण होते. स्वामिमान आणि स्पष्टोक्ती ही तर त्यांच्या स्वमावाची त्यांनी लहानपणापासून कमावलेली वैशिष्टये! बरेचसे शीष्रकोषी, पण याची जाणीव मनाशी बाळगून संतापीपणा काबूत ठेवण्याची शिकवण स्वतःस मूळपासून देत आलेले. उतावळेपणाही त्यांच्या अंगात होता. एकमार्गीपणा हाही त्यांचा एक गुण. हातात घेतलेले काम, कितीही लहान असो, मोठे असो, ते संपवित्याशिवाय दुसऱ्या कोणत्याही कामात लक्ष वालणे त्यांस जमत नसे.

आपले मत ते सहसा कोणावर लादण्याचा प्रयत्न करीत नसत; पण ज्या वेळी ते व्यक्त करण्याचा प्रसंग त्यांच्यावर येई, त्या वेळी ते कोणाचाही मुलाहिजा न ठेवता अत्यंत स्पष्टपणे व्यक्त करीत असत, आणि त्यास खोचदारपणाचेही स्वरूप कित्येकदा येई. पण या त्यांच्या खोचदारपणात दंश नव्हता, हे लक्षात ठेविले पाहिजे.

इतरांच्या मताबद्दल ते आदर बाळगीत. त्यांचे म्हणणे शांतपणे ऐक्न्नही घेत. पण स्वतःच्या मताबद्दल त्यांचा आग्रहही तेवढाच असे. संदिग्ध आणि अनिश्चित बोल्न वेळ माल्न नेणे त्यांस जमत नसे. तडजोड हा शब्द त्यांच्या कोशातच नव्हता. यामुळे ते 'एक घाव दोन तुकडे 'या वृत्तीचे आहेत, आपले तेच खरे करणारे आहेत, असा बन्याच जणांचा समज होई. याबद्दल पु. मं. लाड यांनी पुढील उद्गार काढलेले आहेत:

"आपण निश्चित शोधून काढलेल्या सत्याचा त्यांना आग्रह असे. 'बुद्धे: फलं अनाग्रह: 'हा व्यवहारधर्म आहे, तो शानधर्म होऊंच शकत नाहीं; कारण

मिथ्याज्ञानाशीं मिळतें वेणें शक्यच नाहीं. धर्मानंद याबावतींत कठोर वृत्तीचे होते. केवढाहि मोठा पंडित असी — हार्वर्डचा ठॅन्सन असी अगर मॉस्कोचा रचेबोत्स्की असी — त्यांनी ती वृत्ति कधीं नमवछी नाहीं. ज्ञान पारखून निश्चित करण्यासाठीं ते अतिशय परिश्रम करीत असत. कांहींहि एहीत धरणें हें त्यांच्या स्वभावांतच नव्हतें. ग्रंथ काढून, धुंडाळून, खात्री करून घेतव्याशिवाय पुढें जाणें त्यांना आवडत नसे. म्हणून त्यांच्या लिखाणांत चूक काढणें फार कठीण जात असें, व जर कोणीं काढावयाचा प्रयत्न केला तर वाद करून आपठें मत प्रस्थापित करण्यास ते सदैव तयार असत. ज्ञानसाधनेची ही तपश्चर्या खन्या विद्वानाला सतत करावी लागते. ही तपश्चर्या करतांना प्राचीन परंपरा सोडणें त्यांना आवडत नसे. बुद्धधोषासारख्या प्राचीन पालि पंडितांविषयीं त्यांना अत्यंत आदर होता. त्यांच्यापाशीं [ धर्मानंदां-पाशीं ] धम्मपद वाचताना एकदां असा प्रसंग आला कीं, आम्हीं चर्चा करून एक ख्लोकाचा खरा अर्थ निश्चित केला. धर्मानंद म्हणालें, 'हा अर्थ जरी बरोबर आहे, तरी परंपरागत अर्थ असा आहे हें तळटीपेंत देण्यास विसक्तं नका.' या वृत्तीमुळें त्यांनीं जुनी परंपरा नव्या दृष्टीनें पाहिली; पण तिचें सातत्य विषदूं दिलें नाहीं.'' १

#### अकाली प्रौढत्व

त्यांचे लहानपण लक्षात वेतत्यास, करमणुकीच्या मार्गाकडे त्यांचे मन फारसे कधी वळलेले दिस्न येत नाही. बागांची राखण करण्यास ते लहानपणी जात असत. पण तेथे संवाडी गोळा करून एखादा खेळ खेळले, कोणत्याही मनोरंजनाच्या कार्यक्रमात रंगले, असे कोठेच आढळून येत नाही. नाचगाणे नि नाटकांसारख्या करमणुकीत तर त्यांनी लहानपणी सोडाच, पण पुढच्या काळातसुद्धा रस घेतलेला दिस्न येत नाही. अमेरिकेत ते साडेसात वर्षे होते. रिहायात एक वर्षे. पण या दोन्ही देशांत एखाद्या करमणुकीच्या कार्यक्रमास ते हजर राहिल्याचे दिस्न येत नाही. गोमन्तकीयास असलेल्या नाटकांच्या नादाबहल त्यांस किती तिटकारा होता हे आपण पाहिलेच आहे. र

चोविसाच्या वर्षी त्यांनी घर सोइले. त्या वेळी त्यांनी आपस्या पुतण्यांना उपदेशपर असे पत्र लिहून ठेविले होते. त्यांतील विचार आदर्श असे होते, यात शंकाच नाही. पण ते विचार, त्या वेळचे त्यांचे वय, त्या वेळी त्यांस मिळालेले शिक्षण, यांशी विसंगत वाटतात, आणि त्यांस मानसिक प्रौटत्व बरेच लवकर प्राप्त झाले होते, याची जाणीव होते.

#### एकान्तप्रियता

अलिप्तणा आणि एकान्तप्रियता हे वैराग्यशीलतेशी समधर्म साधणारे असेच गुण आहेत. धर्मानंदांची वैराग्यश्चती लहानपणापासूनच दिसून येत होती. एकान्तात जाऊन विचार करीत बसल्याची माहिती त्यांनी स्वतःच 'निवेदना 'त दिलेली आहे. नंतरच्या काळातील योगसाधनेच्या अभ्यासामुले ही त्यांची वृत्ती बळावली असल्यास नवल नाही. लेखन, संशोधन करीत असताना त्यांना पूर्ण शांतता लागत असे. 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा 'हा त्यांचा ग्रंथ त्यांनी प्रथम बनारस विद्यापीठात राहून लिहिण्यास वेतला. नंतर काही काळ ते सारनाथ येथे गेले; यानंतर ते काशी विद्यापीठात राहून त्यांनी आपले काम पुढे चालवले; आणि ग्रंथ पुरा होईपर्यत पुन्हा एकदा त्यांस सारनाथची वारी करावी लागलीच. ह्या सर्व उल्थापालथीचे कारण म्हणजे प्रत्येक वेळी त्यांच्या अलिप्ततेत आणि एकान्तवासात ह्या ना त्या कारणाने आलेला व्यत्यय!

## गुणाचा अतिरेक

धर्मानंदांनी बौद्धज्ञानाचे आणि पाली भाषेचे केलेले पुनरुज्जीवन, आपल्या देशाच्या दृष्टीने किती महत्त्वाचे ठरले हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही. त्यांनी आपली शिष्यपरंपरा उत्पन्न करून, या भाषेच्या अभ्यासास जोरदार चालना दिली, यात शंकाच नाही. पण एवढ्यावर त्यांचे समाधान झाले नव्हते. पाली भाषेचा जास्त अभ्यास व्हावा, विद्यार्थ्यांनी लंकेस जाउन तेथील ज्ञान संपादन करावे, जुन्या ग्रंथांचे जास्त संशोधन व्हावे, असे त्यांस सतत वाटत होते. अगदी शेवटच्या वेळी कमल्यनयन बजाज यांनी दिलेली एक हजार रुपयांची रक्कम, अशाच कामासाठी उपयोगात आणण्याकरिता त्यांनी महात्मा गांधींच्या स्वाधीन कशी केली, याचा उल्लेख पुढे येणारच आहे. पण असे असूनसुद्धा, या कार्याकरिता एखादी संस्था स्थापून तिच्या मार्फत कार्य करण्याचा प्रयतन ते करू शकले नाहीत— आणि हे काही धनिकांनी आपण होठन अशा कार्यास मदत करण्याची इच्ला प्रदर्शित करूनही. ४

एखाद्या कायम स्वरूपाच्या विधायक कार्याची जवाबदारी अंगावर घेतली, म्हणजे लोकसंग्रह करणे आलेच लोकाराधनाही ओघानेच आली. ती करताना अनेक प्रसंगी स्वतःच्या मतांना, ध्येयांना, सरड बालावी लागते, आणि तार्किक दृष्ट्या गौण असलेला मार्ग स्वीकारावा लागतो, असे धर्मानंदांना वाटत होते. याशिवाय संस्था म्हणजे पैसा गोळा करणे आलेच. पैसा गोळा केला की, हिशेबिठशेब आलेच. चार लोकांच्या सह-कार्याने काम करणे, सहकाऱ्यांवर विश्वास ठेवणे, ह्याही गोष्टी ओघानेच आल्या. अशा कार्यात कोणाकडूनही एखादी चूक झाली तर पर्यायाने आपत्या तत्त्वनिष्टेला बाध पोचेल या विचारानेच अशा कल्यनांवासून धर्मानंद चार पावले दूरच राहिले,— अथवा करावे

१. 'आकाशगंगा ': पु. म. लाड, पा. २०, २१. लाड हेही धर्मानंदांचे पालीचे विद्यार्थी होते.

२, ३. मागे पाने १४ आणि २२ पहाः

४. मुनि जिनविजयजीकडून समजलेली माहिती.

की नाही, या विचारातच वेळ निघून गेला. ५

त्यांचा चिरंजीव दामोदर, १९२४ साठी केंब्रिज (बॉस्टन) हायस्कूळच्या फायनळ परीक्षेत पहिल्या वर्गात पास झाळा होता. त्यानंतर तो भारतात परत आळा. या अमेरिके-तीळ परीक्षांना भारतातीळ विद्यापीठांत्न त्या वेळी मान्यता नव्हती. पण हुशार विद्यार्थांस स्पेशळ केस म्हणून प्रवेश मिळणे अगदीच कठीण नव्हते. पण धर्मानंदांनी तसा प्रयत्न केळा नाही. 'कदाचित् एखाद्या युनिव्हर्सिटीमध्यं प्रयत्नांतीं प्रवेश मिळवता आळा असता; परंतु मी स्वतः गुजरात विद्यापीठांत असत्याकारणानं तसा प्रयत्न करणे हास्या-सद झाळें असतें, ' असे त्याचे कारण ते देतात. खरे पाहित्यास कोणत्याही भारतीय विद्यापीठाने दामोदरची परीक्षा घेतत्यानंतरच त्यास प्रवेश दिला असता! परिणामी दामोदरचे एक वर्ष फुकट गेळे.

'बहुजन-विहार 'धर्मानंदांनी एका विशिष्ट उद्देशाने अस्तित्वात आणला होता. अमजीवी वर्गामध्ये बुद्धाच्या अहिंसा तत्त्वज्ञानाच्या प्रचाराने स्पृश्यास्पृश्यमेद नष्ट करून त्यांच्यात समतेचे बीज पेरावे, असे धर्मानंदांना वाटत होते. या कार्यावर या विहारात्न भर द्यावयाचा होता; आणि त्याप्रमाणे त्यांनी हे कार्य सुरू करून दीड-दोन वर्षे फार यशस्त्री रीत्या चालविलेही होते. या विहारास जुगलिकशोर बिर्ला यांची मदत मिळत असे. धर्मानंदांनी तेथे चालवलेले कार्य त्यांना आणि महात्मा गांधींनाही, फार पसंत पडले होते. पण शेवटी धर्मानंदांच्या या कार्यास खीळ पडण्यास, त्यांचा 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा, 'हा ग्रंथ कारणीभृत झाला.

या ग्रंथात धर्मानंदांनी गीता आणि वैदिक ग्रंथ, यांचे कडक रीत्या समालोचन केले होते. ते त्या वेळी हिंदू धर्माच्या बन्याच अभिमान्यांस आवडले नाही. धर्मानंदांवर त्यामुळे उल्टरमुल्ट अशी बरीच टीका झाली. बिर्लाशेट यांनाही त्या ग्रंथातील विचार आवडले नसल्याचे धर्मानंदांना कळले. तेन्हा त्यांनी दोन-तीन वर्षे विहारात चालवलेले कार्य एकदम थांबवून, विहाराशी असलेला आपला संबंध तोडून टाकला. बिर्लाशेट यांनीच नव्हे तर महात्माजींनी सुद्धा, त्यांस तसे न करण्याविषयी सांगून पाहिले. पण त्याचा उपयोग झाला नाही. पंडित सुखलालजी हे धर्मानंदांचे गुजरात विद्यापीटातील सहकारी आणि फार जवळचे असे स्नेही. त्यांनी विहार सोडण्याचे कारण धर्मानंदांना विचारले, त्या वेळी, बिर्लाशेट यांस पसंत नसलेले लिखाण आपण करीत असताना, त्यांच्या औदार्यांचा फायदा वेणे आपणास योग्य वाटले नाही, अशा अर्थाचे उत्तर

धर्मानंदांनी दिले. " खरे पाहिल्यास धर्मानंदांनी आपस्या ग्रंथात मांडलेली मते आणि विहासत ते करीत असलेले कार्य, यांचा अर्थाअर्थी संबंध नव्हता.

अशीच गोष्ट सारनाथ येथेही घडली. सारनाथ हे सर्वपूज्य असे बौद्धक्षेत्र. याच ठिकाणी बुद्धाने आपल्या पहिल्या पाच शिष्यांना उपदेश केला होता. या ठिकाणी बोद्ध धर्मा-विषयी बरेच कार्य चालत असते. या ठिकाणचे बौद्ध मिश्च वगैरे मंडळी धर्मानंदांना फार मान देत असत. धर्मानंदांनी तेथे राहून त्यांस मार्गदर्शन करावे, त्यांच्या कार्याशी सह-भागी न्हावे, असे त्यांस वाटत होते. तेथे धर्मानंदांची वेगळी मठी बांधून, त्यांची राहण्याची सुद्धा त्यांनी व्यवस्था केली होती. पण तेथील द्रव्यसंचयाची पद्धती धर्मानंदांना पसंत पडली नाही. बुद्धाची मूळ शिकवण अशा संचयाविरुद्ध होती. लागेल त्या वेळी द्रव्य गोळा करावे, आणि ते त्या त्या कार्याकरिता लर्च करावे, त्याचा संचय करू नये, असे धर्मानंदांचे मत होते. तेथील बौद्ध मिश्चूंना आपली पारंपरिक पद्धत सोह्मन देणे योग्य वाटले नाही. बुद्धाने जो अनन्य त्याग केला, त्याचा ह्या संचयाशी मेळ बसत नाही, हे धर्मानंदांचे म्हणणे तत्त्वतः तेथील मिश्चूंना पटत होते. पण परंपरेच्या विरुद्ध जाण्याचे धैर्य ते दाखवू शकत नन्हते. तेन्हा धर्मानंदांनी तेथील कार्याशी सहभागी होण्याचे नाकारले, आणि सारनाथ येथे राहण्याचेही सोहून दिले.

वरील प्रकारची धर्मानंदांच्या गुणातिरेकाची आणलीही उदाहरणे दाखवता येतील. ध्येयनिष्टा, तत्त्वनिष्टा, विचारांचा काटेकोरएणा, तडजोडीला एकदा प्रवृत्त झाल्यावर तिला बंधन कसे राहात नाही याची जाणीव, प्रत्येक व्यवहाराला नीतीचा आधार असलाच पाहिजे ही आपस्या जीवनास लावून घेतलेली शिस्त, ह्या सर्व निष्टा त्यांनी इतक्या पराकोटीला पोचविल्या होत्या की, त्यास बन्याच वेळा दोषस्वरूप प्राप्त होई. तेव्हा त्यांचा सर्वात मोठा दोष गुणातिरेक हा होता, असे म्हटल्यास अतिशयोक्तीचे ठरणार नाही!

# विवेकपूर्ण कौटुंबिक आसक्ती

सर्वसाधारण कौटुंबिक माणसाप्रमाणे धर्मानंदांनी विशेष आसक्तीने संसार केला असे म्हणता येत नाही. त्यांचा अलिप्तपणा नि एकलकोंडेपणा यांचा प्रत्यय सामाजिक बार्बी-प्रमाणे कौटुंबिक बाबतीत देखील येतो. पण याचा अर्थ असा नव्हे की, आपत्या कुटुंबा-तील मंडळींसंबंधी योग्य ते कर्तव्य करण्यात ते चुकलेले होते. तसेच आपत्या बायको—मुलांबर त्यांचे प्रेम नव्हते, त्यांची ते उपेक्षा करीत, असेही मुळीच म्हणता येणार नाही. देशसेवेमध्ये अथवा इतर विधायक कार्यात प्रत्येक क्षण वेचणाऱ्या माणसाचे, आपत्या गृहप्रपंचाच्या बाबतीत अपरिहार्यपणे कसे दुर्लक्ष होते, याची वरीच उदाहरणे आहेत. पण धर्मानंदांकडून अशा प्रकारचे वर्तन घडलेले मुळीच दिस्त येत नाही.

५. मुनि जिनविजयजींना धर्मानंदांनी असे कार्य हाती घ्यावे असे वाटत होते. ते आणि इतर मित्रमंडळी त्यांस आग्रह करीत असत. मुनिजींकडे बोलताना प्रस्तुत लेखकास ही माहिती समजली.

६. खुळासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ९ वे, ३ एप्रिल १९३८.

७, ८. 'दर्शन अने चिंतन ': ले. पंडित मुखलालजी, अर्घ्य पान ७१, ७३.

त्यांनी आपस्या मुलांमुलींना योग्य ते शिक्षण दिले. त्यांची लग्ने वगैरे बाबतीतही आपले कर्तव्य त्यांनी दक्षतापूर्वक पार पाडले. त्यांच्या मुलाने पुण्यात वर बांधण्याचे ठरवले त्या वेळी आपले लेखन, संशोधन बाजूस ठेवून त्यांनी या घराच्या बांधकामावर जवळजवळ दोन वर्षे देखरेख केळी. अमेरिकेची चौथी सफर संपवृन ते १९३२ च्या ऑक्टोबरात परत आले. त्यानंतर, 'पुण्याला चि. दामोदरसाठी बंगला बांधण्याचे काम मीं हातीं घेतलें. तें पुरें झाल्यावर १९३४ सालच्या ऑगस्ट महिन्यांत मी बनारसला जाऊन राहिलों. ' असे त्यांनी स्वतःच नोंद करून ठेवलेंले आहे. '

त्यांचे जामात डॉ. रामप्रसाद हे १९४५ च्या जानेवारीमध्ये सेवानिवृत्त झाले. त्यानंतर मुंबईत येऊन राहण्यांचे त्यांनी ठरविले. कारण येथे त्यांना नवीन नोकरी मिळणार होती. त्यासंबंधी एका पत्रात धर्मानंद म्हणतात : 'मी देखील त्यांच्याबरोबर (डॉ. रामप्रसाद यांच्याबरोबर) मुंबईस जाईन. सध्या एन्. पावेल कंपनीत राहूं. कायमचें बिन्हाड कीठें मिळेल हें सांगतां येत नाहीं. आजकाल मुंबईत एक खोलीहि मिळण्याची पंचाईत आहे. ते (डॉ. रामप्रसाद) एकदा मुंबईस स्थिर झाल्यावर मी आमदाबादला जाईन म्हणतों. ' •

यानंतरच्या दुसऱ्या एका पत्रात ते म्हणतात, " डॉ. रामप्रसाद यांनीं मुंबई सरकारची नोकरी पत्करली. त्यांना घर पाहण्यासाठीं माझ्याकडून थोडीबहुत मदत होईल या आशेनें मी त्यांजबरोबर इकडे आलों. पण आजतागायत एक-दोन खोल्यादेखील कोठेंच सांपडल्या नाहींत. आणि म्हणून निरुपायानें इथें राहतों. त्यांना घर सांपडलें असतें म्हणजे चि. माणिक इकडे आली असती, व मी येथून दुसरीकडे गेलों असतों, हें कांहीं जमून येत नाहीं. त्यामुळे बंधनात पडल्यासारखें झालें आहे. " १९

अहमदाबादला जाण्याची निकड असताही, आपली कामे बाजूस ठेवृत, धर्मांनंदांनी दोन-तीन महिने मुंबईत राहून आपल्या जामातांकरिता जामा मिळविण्याची खटपट केली, हे वरील दोन पत्रांवरून दिसून येते. या सर्व गोष्टींवरून आपल्या कुटुंबियांच्या बाबतीत आपले कर्तव्य पार पाडण्यात धर्मानंदांकडून कुचराई होई असे म्हणता येत नाही. "आपल्या कुटुंबियांना धर्मानंद अधूनमधून घांवरया मेटी देत. एक तर त्यांना अनावर कामें असत. दुसरें म्हणजे कुटुंबांत मिळणारें प्रेम, वात्सल्य, माया, यांचा त्यांना ओढा वाटला नाहीं. ते त्यांत अडकून पहूं शकले नाहींत, आणि या प्रेमापोटीं निर्माण होणाऱ्या

क्षुद्र मनोवृत्तीची तर त्यांना चांगलीच चीड होती. "असे डॉ. इन्द्रायणी सावकार यांनी आपल्या आजोबांसंबंधी एका ठिकाणी म्हटलेले आहे. <sup>९ २</sup>

प्रस्तुत लेखकाच्या संग्रही, धर्मानंदांनी आपले मित्र विष्णु रा. नाईक यांस लिहिलेली जवळजवळ ३७-३८ पत्रे आहेत. यांपैकी २३ पत्रांत्न धर्मानंदांनी आपल्या कुटुंबियां-संबंधी केलेले उल्लेख आढळून येतात. हे सर्व उल्लेख, आपल्या मुलांची, पत्नीची, जामा-तांची माहिती देणारे असेच आहेत. बनारसहून लिहिलेल्या एका पत्रात, मुलांचे बच्याच दिवसांत पत्र नाही, पण त्याने बनारस येथील आपल्या एका मित्राला पाठवलेल्या पत्रामुळे पुण्याचा समाचार समजला, असा जवळजवळ तकारवजा उल्लेख आहे. अशीच धर्मा-नंदांची बरीच पत्रे मुनि जिनविजयजी यांच्याही संग्रही आहेत. ती प्रस्तुत लेखकास अहमदाबाद येथे मुनिजींकडून वाचावयास मिळाली. त्यांतही आपल्या कुटुंबियांसंबंधी माहितीवजा उल्लेख आहेत. या सर्व पत्रांत्न देण्यात आलेली ही माहिती, आणि विशेष म्हणजे ती ज्या पद्धतीने दिलेली आहे, त्यात्न प्रस्तुत लेखकास तरी धर्मानंदांचे आपल्या कुटुंबियांसंबंधीचे वात्सल्ययुक्त अगत्य, प्रतीत झाल्याशिवाय राहिले नाही.

धर्मनिंदांनी स्वतःकरिता जी एक विशिष्टं भूमिका निवडली आणि आपल्या आयुष्या-च्या अखरेच्या क्षणापर्येत कसोशीने पाळली, ती मानव्याच्या विस्तीर्ण पायावर आधारलेली होती. ती सीमाहीत आणि सर्वेसमावेशक अशीच असल्यामुळे, गृहस्थाश्रमाच्या आकुंचित क्षेत्रात सर्व काळ गृंतून पडणे त्यांस जमणारे नव्हते. प्रापंचिक कर्तव्ये पार पाडण्याकरिता त्यातत्या त्यात ते बेळ काढीत असत, हे आएण पाहिलेच आहे. एण इतर सर्वेसाधारण पालकांप्रमाणे आपल्या कुटुंबियांत सर्वस्वी गुरफटून राहणे, मुलामुलींना जवळ बसवून यांच्याशी बोलणेखेळणे, त्यांच्या दैनंदिन अडीअडचणीची दखल घेणे, ह्या गोष्टी ते करू शकले नाहीत. त्याचप्रमाणे त्यांच्याविषयीचा अनुराग, धर्मानंद, भडक रीत्या सोडाच, पण स्पष्टपणे केव्हाही दाखबू शकले नाहीत. सटीसामासी ते येत असत, चार-आठ दिवस रहात असत, सर्वोची विचारपूस करीत असत, पण तेवढ्याने, बाप आणि मुले, यांत जेवढी जवळीक असावयास पाहिजे, तेवढी ते उत्पन्न करू शकले नाहीत, असे वाटते. आणि यामुळे त्यांच्या विवेकपूर्ण वात्सत्याची जाणीव न झाल्यामुळे, त्यांस आपल्याविषयी मोठासा ओढ़ा नव्हता, असा जर त्यांच्या मुलांनी समज करून घेतला तर त्यांस दोष कसा देता येईल १ असी. या विवेचनात जास्त न शिरता त्यांच्या काही आठवणी पुढे देण्यात येत आहेत. त्या धर्मानंदांच्या मनोवृत्तीचे, गुणावगुणांचे, स्वभावाचे, अंशतः तरी दिग्दर्शन करतील अशी आशा आहे.

९. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ११ वे, १८ सप्टें. १९३८.

१०,११. ही दोन्ही पत्रे धर्मानंदांनी विष्णु रा. नाईक यांस छिहिछेछी आहेत. पहिछे, ता. १७ जाने. १९४५ रोजी बेंगछोरहून, आणि दुसरे ता. ३ मार्च १९४५ रोजी मुंबईहून. एन्. पावेछ कंपनीचे मालक डॉ. नायर हे धर्मानंदांचे दोस्त होते. त्यांची कंपनी ज्या इमारतीत होती, त्याच इमारतीत वरच्या मजल्यावर ते रहात होते.

१२. महाराष्ट्र टाइम्स, ५ नव्हें. १९७२. धर्मानंदांची मुलगी मनोरमा साठे ह्या डॉ. इन्द्रायणी सावकार यांच्या मातोश्री आहेत.

### निर्भय स्पष्टवक्तेपणा

बडोद्याचे महाराज स्याजीराव गायकवाड यांच्याशी धर्मानंदांची प्रथम ओळख १९०६ मध्ये कळकत्ता येथे झाली. या वेळी धर्मानंद 'कळकत्ता विद्यापीठा 'त आणि तेथील ' नॅशनल कालेजात ' प्राध्यापनाचे कार्य करीत होते. पण तेवढ्यावर ते समाधानी नव्हते. त्यांस बौद्धशानाचा प्रसार सर्व भारतात करावयाचा होता. नंतरच्या काळात झालेख्या एक-दोन भेटींत धर्मानंदांची ही इच्छा लक्षात वेऊन, महाराजांनी धर्मानंदांना मासिक पत्नास रुपयांची मदत देण्याचे ठरवले; तेव्हा धर्मानंद कलकत्ता विद्यापीठाची दोनशे-पन्नास रुपयांची नोकरी सोडून देऊन, पुण्यास येऊन स्थायिक झाले, आणि तेथून त्यांनी आपल्या आवडत्या कार्यास सुख्वात केली. या काळात महाराजांच्या इच्छेनुसार बडोदा येथे त्यांनी बौद्ध धर्मावर पाच व्याख्याने दिली. यांपैकी एका व्याख्यानाच्या प्रसंगी धर्मानंदांच्या दिसून आलेल्या निर्भय स्थष्टवक्तप्रणाची आठवण पु. मं. लाड यांनी पुढील शब्दांत दिलेली आहे:

" बुद्धाचा धर्म हा बुद्धीचें खेळणें नसून शीलाचें वत आहे असा त्यांचा [धर्मानंदांचा] कटाक्ष असे. बडोद्याला व्याख्यान देण्यास त्यांना बोलावून खुद्द स्याजीराव अध्यक्षस्थानीं वसत असत. अशा एका प्रसंगीं धर्मानंद सम्राट अशोकावर व्याख्यान देणार होते. तत्पूर्वी त्यांना असें कळलें कीं, कोणत्या एका विभागांतील [बडोद्याच्या] दारूचीं दुकानें बंद करावींत अशी विनंती तेथील शिष्टमंडळानें स्याजीरावमहाराजांस केली असतां या दुकानांत्न प्राप्त होणाऱ्या सरकारी उत्पन्नाचे पैसे मला अन्य तच्हेनें मिळवून द्या म्हणजे मग मी तीं दुकानें बंद करीन, असें स्याजीरावांनीं उत्तर दिलें.

" वर्मानंदांना हैं स्वलें नाहीं. हैं ध्यानांत ठेवून आप्त्या निर्मीड स्वभावास अनुसस्त अशोकावरील व्याख्यानांत अध्यक्ष स्याजीरावांसमक्ष ते असे म्हणाले कीं, 'अशोकाने आप्त्या राज्यांत दारूबंदी केली. दारूबंदीमुळें घटणारे राज्यांचे उत्पन्न अन्य प्रकारांने मिळवून हा, मग मी दारूबंदी करीन, असें अशोक म्हणाला नाहीं.' स्याजीरावांना हा दृष्टान्त उमगला त्याख्यानाच्या शेवटीं नेहमींप्रमाणें समारोप न करतां ते समेंतून उठून गेले, व जातांना एवढेंच म्हणाले, 'धर्मानंद, आज तुम्ही आम्हांला चांगलाच धडा शिकवलात.' लोकांना वाटलें कीं महाराजांचा धर्मानंदांवर रोष झाला व त्यांनीं बडोंदें सोङ्कन जावें असा बहुतेक हुकूम निघेल. पण खरा हुकूम निराळाच निघाला! स्याजीरावांनीं वरीं जाऊन त्या विभागांतील दारूची दुकानें बंद करावींत असें फर्मान काढलें. बौद्ध धर्माच्या खऱ्या वक्त्यांची आणि श्रोत्याची निष्ठा अशी असावी लागते." १ 3

यानंतरच्या काळात सयाजीरावांशी धर्मानंदांचे सख्य जास्तच जुळून आले, हे लक्षात ठेवण्यासारखे आहे!

### गांधीजींना उपदेश?

' तुम्ही जनतेचे पालक आहांत असें समजून वागलांत तर स्वराज्यांत तुम्हांला कोणाचें भय बाळगावयास नको, ' असें महात्मा गांधींचे जमीनदारांस सांगणे होते. त्याचप्रमाणे संस्थांनिकांना ते, ' तुम्ही रामराज्याचें उदाहरण डोळ्यांपुढें ठेवून वागा, ' असा उपदेश करीत असत.

धर्मानंदांना तात्विक दृष्ट्या है बरोबर वाटले नाही. अपरिग्रहावाचून सत्य आणि अहिंसा कधीही टिकाव धरणार नाहीत असे धर्मानंदांचे टाम मत होते. हे आपले मत ते स्पष्टपणे बोलून दाखवीत असत. एवढेच नन्हे तर, 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा 'या आपल्या ग्रंथात, गांधीजींनी जमीनदारांना दिलेले आश्वासन आणि संस्थानिकांना केलेला उपदेश, यांस असलेला आपला विरोध त्यांनी स्पष्ट शब्दांत मांडलेला आहे.

धर्मानंद हे गांधीजींच्या गुजरात विद्यापीठात काम केलेले. गांधीजी त्यांस फार आपुल-कीने बागवतात. आणि असे असून धर्मानंदांनी गांधीजींची चूक दाखवणे, त्यांच्यावर टीका करणे, म्हणजे गांधीजींच्या सीजन्याचा फायदा वेण्याचे नि त्यांस उपदेश करण्याचा आव आणण्यासारखे आहे, अशी टीका त्या वेळी गांधीजींच्या वर्तुंळातील काही मंडळीं-कडून झाल्याशिवाय राहिली नाही. पण धर्मानंदांचे गांधीजींशी संबंध शेवटपर्येत अत्यंत जिव्हाळ्याचेच राहिले!

#### खादीधारी गोमन्तकीय

१९२४ साठी भारतीय कॉंग्रेसचे अधिवेशन बेळगाव येथे महात्मा गांधींच्या अध्यक्षते-खाठी भरके होते. धर्मानंद या अधिवेशनास हजर होते. त्यांची आणि महात्मा गांधींची ओळख १९१६ पासूनची. त्याशिवाय या काळात ते गांधीजींच्या गुजरात विद्यापीठात काम करीत होते. त्यामुळे गांधीजींशी धर्मानंदांचा या काळात परिचय वाढळा होता, हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही.

बेळगाव गोमन्तकीयांस अगदीच जवळ. त्याशिवाय, या काळात काँग्रेसवर ब्रिटिश सरकारची तेवढीशी वक्रदृष्टी झाली नव्हती. त्यामुळे एम्, एस्. एम्, रेव्वेने वास्कोहून वेळगावपर्यत लास गाड्या ठेवित्या होत्या. काँग्रेसचा हा सोहळा, आणि काँग्रेस पुढाऱ्यांस जवळून पाइण्याची ही संधी, गोमन्तकीयांनी सोडली असती तर नवल्य! बऱ्याच गोमन्तकीयांनी या संधीचा फायदा वेतला. या प्रसंगी यांपैकी काहीजणांनी धर्मानंदांच्या मध्यस्थीने महात्माजींची मेट घेतली. ही सर्वच मंडळी पूर्णपणे अगदी सफेत लादीत होती. बारीक पाइणाऱ्यास त्यांचे खादीचे कपडे अगदी कोरे, नुकतेच बनवलेले आहेत, हे सहज दिसून आले असते. महात्माजींनी या मंडळींच्या कपड्यांकडे पाहिल्यावर ही मंडळी हमेशा लादी वापरणारी आहे काय ! असा धर्मानंदांना प्रश्न केला. धर्मानंदांनी, ' नाहीं, लास या प्रसंगाकरितांच ते लादीचे कपडे बालून आलेले आहेत, '

१३. 'आकाशगंगा ': ले. पु. मं. लाड, पा. २१, २२.

असे उत्तर दिले. यानंतर महात्माजींनी या मंडळींस खादीचे महत्त्व समजावृत सांगितले, आणि ही मुलाखत संपली.

धर्मानंदांनी महात्माजींस दिलेले उत्तर सत्य नि वस्तुस्थितीस धरूनच होते. १ण ते ह्या मंडळींस आवडले नाही. धर्मानंदांनी संदिग्ध्यणे, सारवासारवीचे काही उत्तर दिले असते, तर त्यांस आवडले असते. १ण तसे झाले नाही; आणि धर्मानंदांवर या गोष्टीमुळे या मंडळींचा झालेला रोष, बराच काळ टिकला !

#### डॉ. भांडारकरांचा सहवास

गृहत्याग करून प्रथम पुण्यास आले त्या वेळी धर्मानंदांनी डॉ. मांडारकरांची ओळख करून घेतली होती. त्या वेळच्या त्यांच्या पुण्यातील वास्तव्यात संस्कृत शिक्षणाच्या बाबतीत त्यांस डॉ. मांडारकरांची थोडीबहुत मदतही झाली होती. पण एकंदरीत धर्मानंदांची स्पष्ट बोळण्याची तर्कनिष्ठ पद्धती, आणि सर्वसाधारणपणे अशक्य वाटणाच्या गोष्टी शक्य करून दाखवण्याची अव्यवहारी भाषा, त्यांना पसंत पडली नाही, आणि त्या वेळी तरी दोघांचेही मोठेसे सख्य जुळून आले नाही. मांडारकरांनी त्या वेळी धर्मानंदांना जवळजवळ वेड्यातच काढले होते.

या गोष्टीनंतर आपली सात वर्षांची भ्रमंती संपवृन आणि बौद्धज्ञान प्राप्त करून घेठन परत आत्यावर, डॉ. मांडारकरांनी त्यांस अगत्यपूर्वक मेटीस बोलावृन, त्यांचा सत्कारही प्रार्थनासमाज्ञातर्फे केला. या वेळेपासून मांडारकरांशी, आणि त्यांच्या घरातत्या मंडळींशी धर्मानंदांचा घनिष्ठ संबंध जुळून आला. धर्मानंदांनी पुण्यास ज्या वेळी घर बांधण्याचे ठरवले, त्या वेळी लागणारी जागा मांडारकरांनी आपल्या जागेतृन दिली. पाली माषेस मुंबई विद्यापीठाची मान्यता मिळवण्याच्या कामी डॉ. मांडारकरांचीच मदत कारणीभूत झाली. नवीन घरात धर्मानंद राहावयास गेल्यानंतर त्यांचा मांडारकरांशी रोजचाच संबंध येऊ लागला. त्यासंबंधी धर्मानंद म्हणतात:

"डॉ. मांडारकर यांचा रोजार हा दुसरा फायदा होय. [पहिला फायदा राह-राच्या बाहेर प्लेगाची लागण न होणाऱ्या मागांत राहावयास मिळणें हा होय.] त्यांचा ग्रंथसंग्रह फार मोठा होता व त्याचा मला चांगला उपयोग होई. त्यांच्या-बरोबर दुसरा कोणी नसला तर मी फिराबयास जात असे. बंडगार्डनकडे गेलों तर ते कांहीं मिनिटें तरी मुळामुठेच्या पुलावर उमे राहून तल्लीन वृत्तीनें पाण्याच्या प्रवाहाकडे पाहात राहात. गणेशिविंडीकडे गेलों, तर तिकडे एखाद्या दगडावर बस्न ध्यान करीत, अथवा मजन म्हणत. त्या हत्यांची आठवण मला अद्यापही आनंदकारक वाटते. ह्याशिवाय त्यांच्याशीं प्राचीन इतिहास-वाङ्मयासंबंधीं जी चर्चा चाले, तिचा मला किती तरी फायदा होत असे.

"त्यांच्या घरीं किंवा फिरण्याच्या वेळीं बौद्धधर्माच्या गोष्टी निघाल्यास ते कघी कधी म्हणत, 'एवढा उदार धर्म ज्याचा साऱ्या हिंदुस्थानांत प्रसार झाला व ज्यानें हिंदुस्थानच्या तिन्ही बाजूंचे देश व्यापले, त्याचा खुद हिंदुस्थानांतच माग-मूस कसा राहिला नाहीं १ पास्चात्त्य पंडितांनीं दिलेलीं ह्या प्रश्नांचीं उत्तरें समाधान-कारक नाहींत. 'अशा रीतीनें ह्या महत्त्वाच्या प्रश्नाचा विचार करण्यास त्यांनींच मला प्रकृत केलें. आणि त्या माझ्या विचाराची परिणति 'हिंदी संस्कृति आणि अहिंसा 'या ग्रंथांत झाली." १ प

## भूत-पिशाच्च-बाधा

कुशिनारेला असताना धर्मानंदांनी दोन-अडीच महिने एका झाडाखाली घाठवले. या काळात ते योगसाधनांचा अभ्यास करीत होते. या ठिकाणी राहूनच त्यांनी बुद्धाने 'भयभैरवस्त्रांत ' सांगितलेल्या भयभैरवाचा अनुभव घेतला. स्मशानात सारी रात्र घालवण्याचाही त्यांनी अनुभव घेतला. पण त्यांस या काळात प्रत्यक्ष भुते अशी पहावयास मिळाली नाहीत. लहानपणची एक आठवण धर्मानंदांनी दिली आहे ती पुढीलप्रमाणे :

" आरोब्यावर १५ जात असतांना एक तरी लागते. तिच्यावर बहुधा एकटाच होडीवाला असतो. दुसरा कोणी नसला तर मी होडी वहहवीत असें. लोकरच सुकाणूचें वहहें धरण्यास शिकलों; व बहुधा मीच तें धरीत असें, आणि होडीवाला होडी वहहवीत असे हें पाहून उतारूंना मोठें आश्चर्य बाटे, कीं हा एवढासा मुलगा ओहोटीच्या वेळीं होडी यथायोग्य स्थळीं नेतों कसा १ अर्थात् अशा चहात्यांपैकीं कांहीं लोकांची दृष्ट झाली, असें ठरविण्यांत आलें!

"आरोब्याच्या तरीच्या अलिकडे एक मोठें शेत आहे. पावसाळा संपून शेताची कापणी झाल्यानंतर ह्या शेतांतून आमच्या आतेभावाच्या घरीं येण्याला पाऊलवाट होती, ती जवळची असल्यामुळें मी बहुधा त्याच वाटेनें येत असें. एके दिवशीं सूर्यास्तानंतर मी शाळेंतून येत असतांना या शेतांत दोन खिस्ती मजूर बाया तांदळाच्या टोपल्या बेऊन येतांना मला दिसल्या. त्या एकीमागून एक नव्हत्या. एक माझ्या डाव्या हाताला व दुसरी उजव्या हाताला दिसत होती. कांहीं अंतरा-वर आल्यावर त्या अहश्य झाल्या! त्यानंतर एक खिस्ती गृहस्थ उंच सिल्क हॅट धातलेला व विचित्र पोशाख केलेला बन्याच अंतरावर बसलेला मला दिसला. त्याची खुर्ची दिसत नव्हती. अशा वेळीं हा येथे शेतांत येऊन कां बसला असावा याचें मला कोंडें पडलें; व त्याला जाऊन विचारावें या उद्देशानें तो बसला होता तिकडे बाण्यासाठीं मी पायवाट सोझन जाऊं लागलों. कांहीं पावलें पुढें गेल्यावर

१४. खुलासा : प्रकाश सप्ताहिक. प्र. ४ थे, १२ सप्टें. १९३७.

१५. पेडणे महालातील एक गाव.

तो मनुष्य एकाएकीं अंतर्धान पावला ! तो बसला होता त्या टिकाणीं गेलों. तेथें जवळपास एक हातभर उंचीचें झुझूप दिसलें; दुसरें कांहीं नाहीं. मला दम्याचा विकार जड़त्यावर विचारण्यांत आलें कीं, कांहीं भूतिपशाच्च तूं पाहिलेंस काय ! मीं ही गोष्ट सांगितली. मला मुळींच भय वाटलें नव्हतें. तथापि मी भ्यालों असेन असें गृहीत घरण्यांत आलें. यानंतर मी पुष्कळ टिकाणीं रानावनांत, स्मशानांत रात्रीं-बेरात्रीं फिरलों आहें. परंतु भुतेंखेतें कथींहि पाहिलीं नाहींत." १ के

#### त्यांचे व्यवहारज्ञान

आपल्या व्यवहारज्ञानाची चिखलीच्या शाळेत शिकत असतानाची एक आठवण धर्मानंदांनी स्वतःच सांगितलेली आहे. ती अशी :

" मडगांवच्या शाळेंत मी काय शिकलों याची फारशी आठवण राहिली नाहीं; परंतु चिखली येथें भिकंभटजीच्या शाळेंतील कांहीं आठवणी आहेत. आमच्या वर्गांत पंचवीस किंवा सब्बीस मुलें असत. माझा बहुधा पहिला नंबर येई. पाढे, बेरीज, वजाबाकी, व कांहीं वाचन, एवढेंच काय तें मी या शाळेंत शिकलों असेन. भिकंभटजींना याच्या पलिकडे शिकवितां येणें शक्य नव्हतें.

"या शाळेंतील एक गोष्ट मला आठवते ... रामदासबुवा या वेळीं चिखलीस आमच्या आतेभावाच्याच घरीं राहात. एके दिवशीं ते आमच्या शाळेंत आले; व आम्हांस सर्वाना त्यांनीं स्वाचे दोन लाहू दिले. त्यांची वाटणी करण्याचें काम, मी पहिला नंबर असत्यामुळें मजकडे आलें. मी दुसऱ्या नंबराला जवळजवळ एक-तृतीयांश लाहू दिला, त्याच्यापेक्षां थोडा कमी तिसऱ्या, चौथ्या नंबराला, अशा रीतीनें सहाव्या नंबरपर्येत सर्व लाहू खलास झाला! मला स्वतःला कांहीं राहिलें नाहीं हें सांगावयालाच नको! माझें व्यवहारज्ञान भिकंभटजींना समजलें व दुसरा लाहू वाटण्याचें काम त्यांनीं स्वतःच केलें." १७

हा त्यांचा अव्यवहारीपणा त्यांना पुण्यात स्वतःचे घर बांघले त्या वेळीही नडला. कॉन्ट्रॅक्टर आणि इंजिनिअर यांनी धर्मानंदांच्या या वृत्तीचा फायदा वेतला. आणि अंदाजापेक्षा जास्त पैसे धर्मानंदांना खर्च करावयास लावले. पण या दोन वेळच्या अनुमवांतृत त्यांनी योग्य तो घडा वेतला होता हे पुढील गोष्टीवरून दिस्त येते. 'बहुजनविहार' मुंबईत बांधण्याचे ज्या वेळी ठरले त्या वेळी धर्मानंद जर या कामात स्वतः लक्ष घालीत असले तरच या कामास येईल तो खर्च देण्यास बिर्लाशेट यांनी तयारी दाखवली होती. त्यांच्या इच्छेनुसार या कामाकडे धर्मानंदांनी लक्ष दिले, एवढेच नव्हे तर अत्यंत चोखंदळपणे दिले, असे त्या वेळी त्यांनी वेळोवेळी विष्णु नाईक यांस गोमन्तकात लिहिलेल्या पत्रांवरून दिस्त येते.

तसेच १९३२ मध्ये अमेरिकेची चौथी फेरी करून परत आस्यावर पुण्यात त्यांच्या मुळाने बांधावयास घेतळेल्या बंगल्याच्या देखरेखीचे काम त्यांनी, पुढील दोन वर्षे तेथे राहून केले होते. यावरून लहानपणीचा त्यांचा व्यवहारातील कच्चेपणा नंतर राहिला नाही हे उघड होते.

## टाईप जुळवणारे प्रो. ल्यान्मन

जर्मनीतील डॉ. फिशल यांनी प्रो. ल्यान्मनला 'The great type-setter of America' (अमेरिकेतील प्रसिद्ध टाईप जुळविणारे) असे म्हटले होते. आणि त्यामुळे प्रो. ल्यान्मन रागावले होते. या गोष्टीसंबंधी बोलताना प्रो. वीनर १८ यांनी प्रो. ल्यान्मन यांच्यासंबंधी सांगितलेली गोष्ट धर्मानंदांनी पुढील शब्दांत दिलेली आहे:

" हार्वर्डं युनिव्हिंसिटींत नोकरी पतकरत्यानंतर एकदां ते (प्रो. वीनर) ट्राममधून जात होते. त्या वेळीं ट्रामगाडी हात दाखवला की पाहिले त्या ठिकाणीं उभी रहात असे. त्यान्मन या वेळीं ट्रामच्या रस्त्यावर येतात न येतात तोंच दुसऱ्या उतारूसाठीं उभी राहिलेली ट्राम चालूं झाली. प्रो. त्यान्मन Stop, Stop, म्हणून मोठमोठ्यानें ओरडत ट्रामच्या मागोमाग घांवत सुटले. कंडक्टरनें घंटा वाजवून गाडी उभी केली. त्यान्मननें आंत उडी टाकली, व ते वीनरच्या शेजारीं येऊन बसले. ते कासावीस होऊन गेले होते. त्यांना प्रो. वीनरनें विचारलें, 'प्रो. त्यान्मन इतकी घाई का १ वरीं कोण आजारीविजारी तर नाहीं १' त्यान्मननें हातांतलें प्रूफ काढून वीनरला दाखवलें, आणि म्हणाले, 'हें पहा हें कसें झालें आहे तें!' प्रुफामध्यें वीनरना काहीच चूक दिसली नाही. तेव्हां त्यान्मन म्हणाले, 'वारे वा, Horward Oriental Series या मथळ्यांतील O हें अक्षर उलटें झालें आहे, हें तुमच्या लक्षांत येत नाहीं १ त्याचकरितां तर मी छापलान्याकडे जाण्याची घाई करीत आहे ।'' १९

या आठवणीतील विनोद जरी सोडून दिला, तरी प्रो. स्यान्मनइतकेच स्वतः धर्मानंदही प्रुफांच्या बाबतीत चोखंदळपणा दाखवत असत. छपाई निर्दोष व्हावी म्हणून ते अत्यंत काळजी घेत असत. त्यांना यिकंचितही चृक खपत नसे, असे काकासाहेब कालेळकरांनी एका ठिकाणी म्हठलेले आहे. २० फक्त एका शब्दाकरिता छापत असलेले पुस्तक तीन महिने धर्मानंदांनी थोपवृन घरले होते अशी माहिती प्रस्तुत लेखकास अहमदाबादच्या मेटीत समजली.

१६, १७. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ३ रे, १५ ऑगस्ट १९३७.

१८. हार्वर्ड विद्यापीठातील रशियन भाषेचे प्रोफेसर.

१९. खुळासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ७ वे, २० मार्च १९३८.

२०. 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म 'या धर्मानंदांच्या ग्रंथास 'खरा धर्म 'हा काकासाहेबांचा लेख जोडलेला आहे. त्यात पान १५.

#### जैनांचा मांसाहार

ज्ञान पारखून निश्चित करण्यात धर्मानंद अतिशय परिश्रम घेत. काही यहीत धरणे त्यांस आवडत नसे. ग्रंथ धुंडाळून, संशोधन करून, पूर्ण खात्री करून चेतस्याशिवाय ते पुढे जात नसत. म्हणून त्यांच्या लिखाणात चूक काढणे कोणासही शक्य होत नसे. तसा कोणी प्रयत्न केला तर धर्मानंद आपले मत तत्परतेने प्रस्थापित करण्यास मागेपुढे पाहात नसत. पण याचा अर्थ त्यांस जाहीरपणे होणारे वादविवाद आवडत असत असे मात्र नत्हे. उलट अशा वादांचा त्यांना तिटकाराच असे. तत्त्वनिष्ठेवरील कटाक्षामुळे जाहीर वर्तमानपत्री वादविवाद करण्याचा त्यांच्यावर दोन चेळा प्रसंग आला. त्यांकी जैन धर्मीयांचे मांसाहार प्रकरण बरेच गाजले. त्यांची माहिती थोडक्यात पुढीलप्रमाणे :

गुजरात विद्यापीठात असताना त्यांच्या पुरातत्त्वमंदिराच्या 'पुरातत्त्व ' त्रैमासिकात धर्मानंदांनी संशोधनपर असा एक लेख लिहिला. हा लेख श्रमणांच्या मांसाहाराबद्दलचा होता. खरे पाहिले असता जैन वाड्ययाशी धर्मानंदांचा संबंध गुजरात विद्यापीठात गेल्यानंतरच आला. पुरातत्त्वमंदिरातील विद्यान जैन पंडितांकडे धर्मानंदांची हमेशा अनेक विषयांवर चर्चा होत असे; आणि या पंडितांनीच आचारांग सूत्रातील काही उतारे धर्मानंदांच्या निदर्शनास आणले. या सूत्रांच्या आधारेच धर्मानंदांनी वरील लेख लिहिला. हा लेख प्रकाशात आख्यावर अहमदाबाद येथील जैन लोकांत फारच खळबळ उडाली. जैन धर्माचा धर्मानंद उच्लेद करू पहातात, अशा तकारीही पुरातत्त्वमंदिराच्या चालकां-कडे आल्या.

खरे पाहिले असता बुद्ध समकालीन मांसाहाराची प्रथा कशी होती, हे दाखिवण्याचा त्या लेखाचा उद्देश होता. वयोवृद्ध स्थानकवासी साधु गुलाबचंद यांचे या प्रश्नासंबंधी काय मत पडले ते धर्मानंद पुढीलप्रमाणे सांगतात:

"...साधु गुलाबचंद व त्यांचे प्रसिद्ध शतावधानी शिष्य रतनचंद अहमदा-बादेला राहत असत. एका जैन पंडिताबरोबर मी त्यांच्या दर्शनाला गेलों माइयाबरोबरच्या जैन पंडितानें रतनचंद स्वामींना माझी ओळख करून दिली-तेन्हां ते म्हणाले, 'तुमची कीर्ति मी ऐकत आहें. परंतु तुम्ही आमचे प्राचीन साधु मांसाहार करीत होते, असें लिहून आमच्या धर्मावर आधात केला, हैं ठीक नन्हे. '

"मी म्हणालों, 'बौद्ध आणि जैन हे दोनच श्रमण-संप्रदाय आजला अस्तित्वात राहिले आहेत. आणि त्यांजविषयीं माझें प्रेम किती आहे, हें या [ माझ्याबरोबर असलेत्या ] पंडितांनाच विचारा. परंतु संशोधनाच्या बाबतींत श्रद्धा, मिक्त किंवा प्रेम, आड येऊं देतां कामा नये. सत्यकथनानें कोणत्याहि संप्रदायाचें नुकसान होईल, असें मला वाटत नाहीं. आणि सत्यार्थ प्रकाशित करणें संशोधकाचें कर्तव्य आहे, असें मी समजतों. '

" रुद्ध साधु गुलाबचंद कांहीं अंतरावर बसले होते, ते तेथूनच आपस्या शिष्याला म्हणाले, 'या ग्रहस्थानें दोन उताऱ्यांचा जो अर्थ लावला आहे, तोच बरोबर आहे; आधुनिक टीकाकारांनीं केलेले अर्थ ठीक नव्हेत. ह्या दोन उताऱ्यांशिवाय आणसी बऱ्याच ठिकाणीं, जैन साधु मांसाहार करीत होते, याला आधार सांपडतात, ' असें सांगून त्यांनीं जैन सूत्रांतील उतारे म्हणण्यास सुस्त्रात केली. पण त्यांच्या विद्वान् शिष्यानें विषयांतर करून हा संवाद तसाच सोडून दिला. यावरून एक गोष्ट स्पष्ट होते कीं, रतनचंदसारख्या साधूना सत्य लपविण्यांतच जास्त रहस्य वाटत होतें. " १९

' भगवान बुद्ध ' हा धर्मानंदांचा ग्रंथ १९४१ मध्ये नागपूर येथून प्रसिद्ध झाला. या ग्रंथातील ११ वे प्रकरण त्यांनी वर उत्लेखित लेखात फेरफार करून लिहिले होते. हे प्रकरण ज्या वेळी तेथील दिगम्बर जैनांच्या निदर्शनास आले, त्या वेळी त्यांनी यवतमाळ येथे एक संस्था स्थापन करून, पद्धतशीर चळवळीस सुक्वात केली. कोर्टकचेन्यांच्याही धमक्या धर्मानंदांना देण्यात आल्या. या सर्वीस धर्मानंदांनी नागपूर येथील ' भवितव्य ' या साप्ताहिकात सविस्तर उत्तर दिले.

या उत्तराने जरी व-हाडातील चळवळ यंडावली, तरी ती इतर ठिकाणी १९४४ पर्यंत चाल्च राहिली. समा, निषेधाचे ठराव, पास होऊ लागले. धर्मानंदांच्या जीवास धोका असल्याचे कळवून धमकीची पत्रेही येऊ लागली. शेवटी धर्मानंदांनी एक पत्र मुंबईतील 'जन्मभूमि ' पत्रात प्रसिद्ध केले. त्यात त्यांनी पुढील योजना जाहीर केली : 'दोन्ही बाजूंनी हायकोटोंतील एका गुजराती जज्जाला सरपंच निवडावा. त्याच्या पुढें आपापलें म्हणणें ठेवांवें. आणि याचा योग्य विचार करून सरपंचानें निकाल द्यावा. ' आपल्या विमद्ध निकाल झाल्यास आपण जाहीर माफी मागण्यास तयार असल्याचें धर्मानंदांनी जाहीर केले. पण दुसऱ्या बाजूच्या विमद्ध झाल्यास, त्यांनी तो वर्तमानपत्रांतृन जाहीर करावा, असेही धर्मानंदांनी सुचवले. याचा योग्य तो परिणाम झाला, आणि चार वर्षोनंतर चळवळ आपोआप आणि हळूहळू बंद पडली.

### दहा डॉलरांच्या नोटीचा आनंद

आपत्या विद्यार्थ्योपास्नही आपत्या ज्ञानात कशी भर पडली हे सांगताना, धर्मानंद प्रामुख्याने हरिनाथ दे आणि हार्वर्ड विद्यापीठाचे प्रो. त्यान्मन यांचा उल्लेख करतात. त्यान्मन हे थोडेसे विक्षिप्त ग्रहस्थ होते. त्यांच्या अडेलत्ट्रूपणामुळे विमुद्धिमगाचे संस्करण कसे लांबणीवर पडत गेले हे आपण पाहिलेच आहे. त्यानमन यांचे वागणे कधीकधी कसे हास्यास्पद होई याचे एक उदाहरण धर्मानंदांनी पुढील शब्दांत दिलेले आहे:

२१. 'भगवान बुद्ध ': ले. धर्मानंद कोसंबी, पा. २४५-४६.

" ज्या विद्यार्थ्योपासून मीं पुष्कळ ज्ञान मिळविलें त्यांत पहिले श्री. हरिनाथ दे होत. त्यांना पालि भाषेत एम्. ए. व्हावयाचे होतें. इंग्रजी भाषांतराच्या व कांहीं भिश्चेच्या मदतीनें त्यांनीं एम्. ए. च्या अभ्यासक्रमांतील कांहीं पालि ग्रंथ वाचून काढले. पण 'अञ्चसालिनी' त्यांना मुळींच समजेना. डॉ. एडवर्ड म्यूल्र ह्या जर्मन पंडितानें त्या ग्रंथाचे संशोधन केलें आहे. पण तें इतकें अग्रुद्ध आहे कीं, त्याला संशोधन म्हणणें योग्य नाहीं. हा ग्रंथ समजावून दिल्यानें माझ्या ज्ञानांत पुष्कळ भर पडली.

"दुसरे विद्यार्थी हार्वर्ड युनिव्हिसिटीचे प्रोफेसर ल्यान्मन होत. त्यांना विसुद्धिमण समजावृन द्यावयाचा होता. माझ्यासारख्या हिंदी पंडिताचें ज्ञान घोकीव असतें, तेव्हां माझा कांहीं उपयोग होणार नाहीं अशी त्यांची जवळजवळ खात्री होती. त्यांच्याबरोचर कामाला सुरुवात केल्यावर आपल्या तुल्नात्मक व्याकरण ज्ञानाचा त्यांनीं बराच डौल दाखिवला. पण एक-दोन आठवड्यांतच आपलें अज्ञान त्यांना स्पष्ट दिसूं लागलें, आणि प्रांजळपणें ते तें बोल्स दाखवीत. मात्र कोणत्याहि गोष्टीला पुरावा दाखिवल्याशिवाय त्यांचें समाधान होत नसे. जेव्हां मी तिथल्या तिथेंच उदाहरणादाखल इतर ग्रंथांतील एक-दोन उतारे दाखवी, तेव्हां ते म्हणत, 'एवढ्या मोठ्या ग्रंथसमूहांत्न हे दाखले तुम्ही कसे अचूक शोधून काढतां याची किल्ली मला लीकर सांगा न जाणों, तुम्ही उद्यां एखाद्या मोटारखालीं सांपहून प्राणास मुकाल!' बौद्ध वाङ्ययाचा हद परिचय हीच ती किल्ली होती. ती ताबडतोब प्रो. व्यान्मनच्या हवाली करतां आली नाहीं, तर त्यांत माझा दोष कोणता ?

"सहा ताडपत्री व दोन-तीन छापलेख्या मिळून आठ किंवा नऊ प्रतींवरून विसुद्धिमगाचे पाठ ठरवावे लगत. जेथें कोणत्याहि प्रतीवरून पाठ निश्चित करणें कठीण पड़े, तेथें इतर ग्रंथांतील आधार वेऊन मी पाठ ठरवीत असें, आणि सिंहली किंवा ब्रह्मी लिपींतील पुस्तकांत तसे दोष कां घडून आले यांचीं कारणें स्पष्ट करून सांगत असे. अशा एखाद्या प्रसंगीं प्रो. ल्यान्मन यांना हर्षातिरेक होई, व हातांत पाठ दुरुस्त केलेलें पत्रक घेऊन ते पुस्तकालयांतून आंत जात, व आपल्या पत्नीला म्हणत, 'डियर, हा कोसंबीचा नवा शोध पाहिलास का? मला दहा डॉल्टरांची नोट मिळाल्यासारखा आनंद होतो!' हें ल्यान्मनचें वर्तन मला विलक्षण वाटे. कां कीं, त्यांच्या पत्नीला पालि पाठांतरांतील एक अक्षरदेखील समजणें शक्य नव्हतें. दहा डॉल्टरच्या उपमेनें उद्भवणारें हास्य तर मला विवेकानें आवरावें लागत असें!" २२

'माणिक ' यांचा वाङ्निश्चय

धर्मानंदांच्या सर्वात मोठ्या मुळीच्या वाङ्निश्चयाची आठवण त्यांच्याच राब्दांत या ठिकाणी देण्यापूर्वी, धर्मानंद आणि त्यांच्या पत्नी बाळाबाई यांच्या एक-दोन गोष्टी या ठिकाणी सांगितस्या तर त्या विषयास धरूनच होणार आहेत.

धर्मानंद स्वभावाने वरेचसे एकलकोंडे, कमी मिसळणारे कसे होते, हे आपण पाहिलेच आहे. पण परदेशात असले म्हणजे ते आपत्या या स्वभावास थोडीशी मुरड धाल्त तेथे व्यवसाय, शिक्षण वमेरे कारणांसाठी आलेत्या मारतीयांशी आपण होऊन ओळल करून घेऊन स्नेहसंबंध ठेवीत असत. विशेषतः विद्यार्थ्यांच्या बावतीत तर ते जास्तच आपुल्ठकी बाळगीत, आणि त्यांच्या अडीअडचणी लक्षात घेऊन त्यांस शक्य ती मदत करण्यास झटत. अहमदाबादच्या एका मेटीत प्रा. पारेख यांच्या वरी त्रिकमलाल एम. शहा यांच्याशी प्रस्तुत लेखकाची ओळल झाली. धर्मानंद अमेरिकेस होते त्या वेळी शहा तेथे तंत्रशाखेचे शिक्षण वेत होते. विद्यार्थ्यांस शिक्षणसंस्थांतून प्रवेश, सवलती, मिळण्याच्या बावतीत तर धर्मानंद लक्ष बालीत असतच, पण त्याशिवाय त्यांच्या खाण्याजेवण्याच्या अडचणींकडेही ते कसे लक्ष देत, हे शहा यांच्याकडून ऐकावयास मिळाले. शहा हे शाकाहारी होते. त्यांच्या प्रकृतीला तेथील आहार मानवत नसे. म्हणून धर्मानंद त्यांस आठवड्यातून एक दिवस तरी आग्रहाने आपत्याबरोबर नेऊन तेथील एका ग्रीक हॉटेलात दही खाण्यास घालीत असत. अशाच प्रकारे धर्मानंदांची डॉ. रामप्रसाद यांच्याशी ते अमेरिकेत शिकत असतानाच ओळल झाली होती.

बाळाबाई ह्या फारशा शिकलेखा तब्हत्या हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही. त्या काळात मिळणारे जुजबी मराठी शिक्षण त्यांचे झाले असावे. त्यांचे बंधू डॉ. लाड हे वाचनाचे भोक्ते होते. मराठी पुस्तके, नियतकालिके वगैरे घेण्याचा त्यांना नाद होता. त्यामुळे बाळाबाईचेही थोडेबहुत वाचन होत असे, असे अनुमान करता येते. या वाचनाच्या मुळे असो, अथवा आपल्या बंधूच्या आणि धर्मानंदांच्या उदारमतवादी विचारांच्या परिणामाने असो, त्या आपल्या मुळीला परजातीत लग्न करून देण्यास सहजनणे संमती देण्याइतक्या पुढारलेख्या होत्या, हे पुढील माहितीवरून लक्षात येईल. माणिक यांच्या वाङ्निश्चयांची माहिती धर्मानंद, पुढीलप्रमाणे देतात:

" डॉ. रामप्रसाद यांची आणि माझी अमेरिकेंत ओळल झाली. म्हैसूर सर-कारनें त्यांना स्कॉलरिशप देऊन M. I. T. (मॅसाच्यूसेट इन्स्टिट्यूट ऑफ टेक-नॉलॉजी) मध्ये विद्युत्शास्त्राचा पुढील अभ्यास करण्यासाठी पाठवर्ले होतें. परंतु त्यांना D. Sc. डिग्री वेण्यासाठीं आणली एक वर्ष प्रो. हिंचकॉक यांच्या घरीं काम करून काढांचें लागलें. आमची समजूत अशी होती की ते एक होतकरू गरीब विद्यार्थी आहेत.

<sup>&</sup>quot; १९२५ च्या जून महिन्यांत मी कांहीं कारणास्तव मुंबईला आलों व डॉक्टर

नायर यांच्या वरीं उतरलों. दुपारीं तीन-चार वाजण्याच्या सुमारास गांवदेवीवरून चाललों होतों. डॉ. रामप्रसाद यांनीं माझ्या मागून येऊन हांक मारली. मी म्हणालों, 'तुम्ही अमेरिकेंत्न आला कथीं ?' ते म्हणालें, 'मी नुकताच आलों आहें. एक-दोन दिवसांत बॅगलूरला जाईन.' त्यांच्याबरोबर तीन-चार तरण गृहस्थ होते. तेव्हां तेथें विशेष न बोलतां मीं त्यांना वरीं येऊन मेटावयास सांगितलें. त्याप्रमाणें ते दुसऱ्या दिवशीं मला मेटले.

"मेटींत इकडच्या तिकडच्या बऱ्याच गप्पागोष्टी झाल्या. १९२२ सालीं त्यांनी डी. एस्सी. डिग्री घेतली, तरी अनुभव मिळविण्यासाठीं त्यांनी अमेरिकेंत निरिनराळ्या कंपन्यांत कामें केलीं, आणि जर्मनींत जाऊन बरेच कारलाने पाहिलें, इत्यादि वर्तमान समजून घेतल्यावर भीं त्यांच्याशीं माणिकच्या लग्नाचा प्रश्न काढला. त्यांना ही गोष्ट पसंत होती. परंतु त्या कामीं माणिकची संमित मिळेल किंवा नाहीं याची मला शंका होती.

"त्या वेळीं माणिक बडोद्याच्या राजस्तुषा श्रीशकुंतला राजे यांच्याबरोबर उटकमंडला गेली होती. <sup>२ ३</sup> तिला मीं हें वर्तमान सविस्तर लिहिलें; आणि बडोद्याला गेलों. अन्य जातींत लग्न करणें तिला पसंत नाहीं, अशा अर्थाचें तिचें उत्तर आलें. नवरा थोग्य असला तर केवळ दुसच्या जातींतील म्हणून नापसंत करूं नये, असें माझ्या कुटुंबाचें मत पडलें, व मीं स्वतः माणिकला मेटून या प्रशाचा विचार करावा असें ठरलें.

" इतक्यांत बडोद्याच्या महाराणीसाहेब व शकुंतला राजे उटकमंडला पावसाळा सुरू झाला म्हणून बेंगलूरला आह्या. माझा तिकडे जाण्याचा बेत मीं डॉ. रामप्रसाद यांना आगाऊ कळवला, व बडोद्याहून सरळ बेंगलूरला गेलों. माझी उत्तरण्याची सोय ऑडटहोकेट श्री. बेलूर श्रीनिवास ऐयंगर यांच्या वरीं करून रामप्रसाद शिवसमुद्राला गेले. श्री. ऐयंगार देखील एक खटला चालविण्यासाठीं बाहेर जाणार होते. परंतु त्यांनीं आपल्या सास-याला वरीं ठेवून घेऊन माझ्या जेवण्याखाण्याची उत्तम व्यवस्था ठेवली. त्या गृहस्थांकडूनच मला प्रथमतः समजलें कीं डॉ. रामप्रसाद यांचे वडील डिस्ट्रिक्ट जज्ज होते. सध्यां ते पेन्दानर आहेत, आणि स्वतःच्या बंगल्यांत राहतात. ते फार कर्मेठ असल्यामुळें डॉ. रामप्रसाद यांस मला आपल्या वरीं ठेवून घेण्यास संकोच वाटला असावा.

" श्रीमंत महाराणीसाहेब व श्रीशकुंतला राजे जयमहाल राजवाड्यांत रहात असत. तेथे जाऊन माणिकला मेटलों. तिला बराच उपदेश केला. परंतु तिनें लग्नासंबंधीं नापसंती दर्शविली. जास्ती आग्रह करण्यांत फायदा नाहीं असें वाटून मीं ती गोष्ट सोडून दिली. आणि परत बडोद्यास येण्याचा बेत केला. पण माणिकनें स्वतःच आपला विचार बदलला. आणि तो मजकूर एका लहानशा चिठीनें मला कळवला. जुलै ८ तारखेला तिच्या लग्नाचा बाङ्निश्चय झाला... आणि लग्न नोव्हेंबरच्या १८ तारखेला झालें." २४

## डॉ. केतकर आणि धर्मानंद

वर्तमानपत्री वादात शिरण्याचा आणली एक प्रसंग १९१३ साली डॉ. श्रीधर व्यंकटेश केतकर यांनी लिहिलेल्या 'जातिमेद व त्यासंबंधाचें राष्ट्रीय धोरण ', या लेलमालेमुळे धर्मानंदांवर आला होता. डॉ. केतकरांची ही लेलमाला 'केसरी ' मध्ये २२ जुलै १९१३ ते १८ नोव्हेंबर १९१३ या काळात कमशः चालू होती. त्यातील १८ ऑगस्टच्या अंकात त्यांनी गौतमबुद्धाविषयी चुकीची विधाने केली होती. गौतमाने सोवळ्या-ओवळ्याच्या कल्पना प्रसृत केल्या, जातिभेद मोडण्याऐवजी तो वाढवला, डुकराचे मांस सपाद्भ खाल्ल्यामुळे तो अतिसाराने आजारी पडला, अहिंसा परमो धर्मः हे तत्त्व जैनांचे आहे, बौद्धांचे नव्हे, वगैरे विधाने त्यांनी केली होती— आणि विशेष म्हणजे कोणत्याही बुद्धभक्ताच्या अंतःकरणाला झोंनण्याहतक्या बोच-या शब्दांनी ती केली होती.

धर्मानंदांना है त्यांचे लिखाण खोडसाळ आणि विशेष म्हणजे निराधार बाटून त्यांनी २६ ऑगस्टन्या 'केसरी 'त पत्र लिहून डॉ. केतकरांवर टीका केली. त्यास डॉ. केतकरांनी ७ ऑक्टोबरच्या अंकात उत्तर दिले, आणि या उत्तरास धर्मानंदांचे प्रत्युत्तर २८ ऑक्टोबरच्या अंकात प्रसिद्ध झाले.

धर्मानंदांनी आपल्या पहिल्या पत्रात डॉ. केतकरांच्या अमेरिकन पदवीचा उल्लेख आपल्या खोचदार स्वभावास धरून केला होता. त्यांच्या ह्या पदवीमुळे वाचकांची दिशा-भूल होण्याचा संभव असल्यामुळेच त्यांस उत्तर द्यांवे लागत आहे, नाही तर त्यांचे लिखाण उत्तर देण्याच्या योग्यतेचे नाही, अशा अर्थाचे उद्गार त्यात काढले होते. तसेच डॉ. केतकरांचे लिखाण काही अज्ञानी पाश्चात्त्य लेखकांच्या कल्पनांनुसार झालेले असून, त्यांनी आपले मुद्दे साधार मांडावे, असे त्यांस आव्हानही दिले होते.

एकंदरीत हा वाद शेवटी तात्विक स्वरूपाचा न राहता, वितंडवादात त्याची परिणती होऊन, दोषांनीही एकमेकांस बशास तसे अहेर केले. डॉ. केतकर अशा वादांकडे एक प्रसिद्धीचे साधन म्हणून पहात असत,— आणि असे वाद त्यांस प्रियच असत. वण धर्मानंदांना या वादामुळे बराच मानसिक त्रास झाला, आणि वादाची पातळी उच्च ठेवण्यात आणणास यश आले नाही याची खंत ते नंतरच्या काळात बोलून दाखवीत असत.

२३. माणिक यांनी अमेरिकेत्न आल्यानंतर इंदूरच्या अहिल्याश्रमात नोकरी घरली होती. ती नोकरी १९२५ मध्ये सोडून बडोद्याच्या राजस्तुषा यांच्या शिक्षिकेचे काम त्यांनी पत्करले होते.

२४. खुलासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ९ वे, ता. ३ एप्रिल १९३८.

गोव्यापुरताच आकुंचित विचार करू नका !

१९३७ साली, मुंबईतील 'धि गोवा हिंदु असोसिएशन 'या संस्थेच्या संमेलनाच्या अध्यक्षस्थानावरून धर्मानंदांनी दिलेले व्याख्यान, आणि त्यावर गोमन्तकातील 'भारत ' पत्रात्न झालेली टीका, यांचा दोन कारणांकरिता या ठिकाणी उल्लेख करावासा वाटतो. पहिले कारण हे की, धर्मानंदांचे हे व्याख्यान, गोमन्तकाच्या भवितव्याबद्दलचे त्यांचे विचार काय होते हे दाखवून देणारे आहे. दुसरे म्हणजे त्यावर झालेल्या टीकेचा कार्य-कारणभाव. धर्मानंद गोमन्तकातील काही प्रवृत्तींवर हमेशा आपले विरुद्ध मत प्रकट करीत असत. त्यांस गोमंतकीयांचा आत्यंतिक नाट्यछंद पसंत नव्हता. जांबावली येथील शिमगा, त्यावर होणारा खर्च, आणि त्या प्रसंगी होणारे बीभत्स प्रकार, याविरुद्ध ते होते. तसेच त्यांस गोमन्तकातील ज्ञातिनिष्ठ संस्थाही पसंत नन्हत्या. या सर्व गोष्टींविरुद्ध ते आपली नापसंती संघी मिळेल त्या वेळी प्रदर्शित करीत असत. प्रस्तुत प्रकरणात 'लादीधारी गोमन्तकीय ' ही आठवण दिली आहे. त्यातील धर्मानंदांच्या साहोक्तीमुळे दुलावलेली मंडळी होतीच. धर्मानंदांचा हा गुन्हा ते विसरले नन्हते. पण ह्या, आणि वरील मुद्दयांवर धर्मानंदांवर टीका करणे त्यांस शक्य नव्हते. तेव्हा धर्मानंदांच्या व्याख्यानावर झालेली टीका म्हणजे धर्मानंदांवर असलेला रोष आडून आडून प्रकट करण्याची संधी कशी घेण्यात वेई याचे एक उदाहरण आहे. धर्मानंदांनी दिलेल्या व्याख्यानाचा काही महत्त्वाचा भाग पढीलप्रमाणे आहे :

" मला आठवतें कीं, लहानपणीं आमच्या घरीं माझे वडील बंधु रामविजय व पांडवप्रताप वाचीत असत, आणि त्यांतील कठीण शब्दांचा अर्थ आमचे वडील सांगत असत. त्या कथा भी उत्सुकतेनें ऐकत असें व त्यामुळें मराठी पुस्तक वाचतां येण्यापूर्वींच मला मराठी भाषा नीट समजूं लागली. मराठी काव्यें वाचण्याचा हा प्रधात लिहितां-वाचतां येणाऱ्या कुटुंबांत पुष्कळ ठिकाणीं चालू होता. गोव्यांतील किंवा गोव्याबाहेरील कीर्तनकार व पुराणिक मराठींत कीर्तनें करीत व पुराण सांगत. आणि लिहितां-वाचतां न येणाऱ्या लोकांनाही तीं समजत. दशावतारी नाटकें मराठींतुनच होत.

" गोव्यांतील हिंदु समाजाचा महाराष्ट्राशीं अशा रीतीनें पूर्वापार निकट संबंध होता. कानडी राजांनीं व सौंधेकरांसारख्या संस्थानिकांनीं गोव्यावर पुष्कळ काळपर्यंत सत्ता चालविली तरी त्यांना गोव्यांत कानडी माषेचा प्रचार करतां आला नाहीं. तेवढी कानडी लिपी मात्र आमच्या पूर्वजांपैकीं कांहीं जणांनीं घेतली.

" अशा रीतीने महाराष्ट्राशी आमचा निकट सबंध असतां पेशवाईच्या वेळीं गोव्यांतील रामचंद्र मरहार, जिवबादादा वगैरे इतिहासप्रसिद्ध पुरुषांनी आणि इतर पुढाऱ्यांनी गोवा प्रान्त महाराष्ट्राला जोडण्याचा प्रयत्न कां केला नाहीं १ ह्या कामी ते असमर्थ होते असे म्हणतां येत नाहीं. हें कार्य त्यांना सहज साधतां आलें असतें. परंतु त्या काळीं हा फेरफार बडवून आणण्यांत अर्थ नाहीं अशी त्यांची खात्री झाली होती.

"समजा जिवबादादांनीं पेडणे महाल किंवा सर्वच गोवें जिंकलें असतें, तर त्याची मालकी सावंतवाडीकरांकडे किंवा पेशाव्यांकडे सोंपवणें त्यांना भाग पडलें असतें. परंतु त्यामुळें त्यांचें कुटुंब मुरक्षित झालें असतें असें नाहीं. कांहीं कारणांनीं सावंतांची किंवा पेशाव्यांची त्यांच्यावर इतराजी झाली असती, तर प्रथमतः त्यांचे परिणाम त्यांच्या कुटुंबाला भोगावे लागले असते. त्यापेक्षां केरी गांव पोर्तुगीजांच्याच ताब्यांत राहणें काय बाईट होतें १ एखादे वेळीं जरी शिंद्यांची इतराजी झाली तर केरीचा आश्रय फायदेशीर झाला नसता काय १ दौलतराव शिंद्यांचे नारायणराव बक्षीचे कसे हाल केले हें आपणास सांगण्याची जरूरी आहे काय १

" ... पेशव्यांच्या वेळीं त्यांचें [ पोर्तुगीजांचें ] धर्मवेडही सुटत चाललें होतें. हिंदूंवर जोरजवरदस्ती करण्यांचें त्यांनीं सोझून दिलें होतें. न्यायदानांत तर ते पेशव्यांपेक्षां किंवा सांवतांपेक्षां खात्रीनें बरे होते. मग जिवबादादांनीं किंवा लखबा-दादांनीं त्यांना गोव्यांत्न घालवून देण्यांत काय तथ्य १ आपस्या आश्रयाची जागाच त्यांनीं नष्ट केल्यासारखें झालें नसतें काय १

" याला एक आधुनिक उदाहरण देतां येईल. चीन देशांत वाटेल तेवढे सेनापित आहेत. ते वेळोवेळीं परस्परांशीं लढतात. आणि जे कांहीं पैसे मिळवतात ते युरोपियन बँकांत ठेवतात. याशिवाय या सर्व सेनापतींचीं वरें शांघाय येथील कोणत्या ना कोणत्या युरोपियन वसाहतीत आहेत. आपला लढाईचा घंदा नीट चालला नाहीं तर चीनच्या हृदींत राहण्यांत अर्थ काय १ तेव्हां एखादें घर आगाऊच युरोपियन वसाहतींत बांधून ठेवणें बरें, असें त्यांस वाटत असे.

" जी दशा आजला चीनची आहे, तीच दशा पेशवाईच्या वेळी हिंदुस्थानची होती. त्या काळी सामान्य लोकांनाच नन्हे तर मोठमोठ्या सरदारांना देखील युरोपियन लोकांचा आश्रय घरणें श्रेयस्कर वाटे आणि त्यामुळेंच इंग्रजांची सत्ता फैलावली गेली. यालाच ब्राह्मसमाजाचे पुढारी ईश्वरकृपा, व सामान्य लोक इंग्रजी रामराज्य म्हणूं लागले !

"अशा परिस्थितीत आमच्या पूर्वपुण्याईनें महातमा गांधी उदयाला आले ... त्यांनी हिंदुस्थानांत केवढी विचारक्रांति केली तें आपण पाहतच आहोंत ... आम्ही गोमन्तकस्थानीं ह्या कार्याला हातभार लावला काय आणि न लावला काय याचीं गोड फर्ळे आम्हांला मिळालीं नाहींत तरी आमच्या पुढील पिढीच्या वांट्याला येतील. पण 'लडने को बडे भाई और खानेको में, 'ही प्रवृत्ति आम्हांला शोभणारी नाहीं. बड्या भाईबरोबर राहणें आमचें कर्तव्य आहे... गोव्यापुरताच आकुंचित विचार करूं नका. गोव्याचा महाराष्ट्राशीं व महाराष्ट्राचा हिंदुस्थानशीं

निकट संबंध आहे हें लक्षांत ठेवा. " २५

धर्मानंदांच्या वरील भाषणावर 'भारता 'च्या पुढील अंकांत 'संपादकीय स्फुट लेख ' या सदरांत 'परोपदेशे पांडित्यम् १ ' या शीर्षकाखाली संपादकांनी टीकामत्क विचार प्रदर्शित केलेले आहे. यांत प्रथम धर्मानंद गोमन्तकाचे सुपुत्र असल्याचे वगैरे धर्मानंदांबद्दल गौरवपर उद्गार काढलेले आहेत. तसेच पुढे, "गोव्यात निषणाऱ्या संस्था ज्ञातिनिष्ठ आणि पक्षनिष्ठ असल्यामुळे समाजाचे कसे नुकसान होते, आणि गोव्याचे अलग राष्ट्र करण्याची कल्पना कशी योग्य नाही, याबद्दल धर्मानंदांनी केलेल्या विवेचनाकडे गोमन्त-कीयांनी दुर्लक्ष करू नये असे सांगृन मुख्य टीका पुढीलप्रमाणे केली आहे :

"... त्यांच्या [धर्मानंदांच्या] ज्ञानाचा, संपत्तीचा, अथवा मोठेपणाचा कोणताच लाभ त्यांच्या या लहानशा, गरीब आणि अज्ञ मातृभूमीला झालेला नाहीं, असें आम्ही म्हटलें तर सत्यापलाप होईल असें वाटत नाहीं श्री. कोसंबी वर्षीत्न कांहीं दिवस मडगांव येथें आपल्या आप्तांकडे येऊन राहतात, त्या वेळीं त्यांचें एखादें दुसरें प्रवचन अथवा व्याख्यान ऐकण्याचा सुप्रसंग लाभत असतो तेवढाच. याच्यापलिकडे गोमन्तका-विषयीं त्यांना विशेष आस्था वाटत असावी असें धरून चालण्याला फारसा आधार कथीं मिळालेला नाहीं.

"आरोला थोडी नागा. पण यापुढें ही परिस्थिति पालटेल अशी आशा करण्याला थोडी नागा उत्पन्न झालेली आहे.... त्यांचें भाषण वाचल्यावर प्रोफेसरसाहेन केवळ उंटावरून शेळ्या हांकण्याचा प्रयत्न करीत असतील किंवा त्यांची भूमिका फक्त उपदेश-काचीच असेल असे मानण्याचें धारिष्ट्य कोणीहि करणार नाहीं. श्री. कोसंनी यापुढें आपला अमूल्य वेळ व गाढ पांडित्य याचा विनियोग, गोमंतकाचा संबंध अखिल हिंदुस्थानाशीं योग्य रीतीनें निगडित करण्याच्या कामीं आणि गोमंतकांतील लहानमोठ्या चळवळीना, त्यांच्या उत्पादकांच्या आत्मप्रतिष्ठेच्या हानिकारक प्रवृत्तीमुळें कें अनिष्ट वळण लगत चाललें आहे त्याला योग्य वळणावर आणण्याप्रीत्यर्थ करून देतील, आणि अशा रीतीनें भावी काळांत पुढील पिढीच्या वांट्याला यावयाच्या गोड फळांच्या बावतींत गोमंतकीयांना 'लडने को बडे भाई और खाने को मैं, ' अशी स्वार्थलंग्ट वृत्ति प्रगट केल्याचा जो आरोप येणार आहे, त्यांतून गोमंतकाला मुक्त केल्याचें श्रेय वेतील, अशी आमच्याप्रमाणेंच इतर पुष्कळजण साहजिकच आशा केल्यावांचून राहणार नाहींत. " २६

धर्मानंदांनी आपत्या भाषणात जी इतिहासविषयक विधाने केळी होती त्यांवरही टीका याच वेळी 'भारत 'कारांनी केळेळी आहे. पण त्याच्याशी आपत्याला कर्तव्य नाही. वरीळ 'भारत 'कारांच्या ळिखाणातीळ वक्रोक्ती वाचकांच्या ळक्षात आळीच असेळ.

तसे पाहिल्यास 'भारत 'कार हेगडे देसाई, हे धर्मानंदांचे चाहते. धर्मानंदांचे 'निवेदन ' प्रथमतः त्यांच्याच 'भारता 'तून प्रसिद्ध होत होते. वचस्येकं मनस्येकं अशा प्रकारचे

धर्मानंदांसंबंधी लिखाण ते करणार नाहीत असे प्रस्तुत लेखकास मनापासून वाटत होते. तेव्हा जास्त चौकसपणे ज्या वेळी 'भारता 'चे जुने अंक चाळून पाहिले, त्या वेळी लक्षात आले की हेगडे देसाई त्या वेळी कैदेत होते. ते २० ऑक्टोबर १९३७ रोजी सुटले. यावरून त्यांच्या गैरहजेरीत जे 'भारत ' चालवीत होते, त्यांनी केलेले वरील लिखाण असून हेगडे देसाई यांचे नाही, हे उघड होते.

गोमन्तकात कन्याशाळा काढण्याचा प्रयत्न

गोमन्तकातील 'हिंदु ' साप्ताहिकाचे अंक चाळताना २४ ऑक्टोबर १९२४ च्या अंकात पुढील बातमीपत्र प्रस्तुत लेखकाच्या वाचनात आले.

"'प्रो. घर्मानंद कोसंत्री यांनीं सर्व हयातींत मिळविलेली पुंजी गोमंतकांत कन्याशाळा काढण्याकरितां अर्पण केली अस्न ती स्वीकारण्याची जवाबदारी घ्यायला अद्यापि कोणी पुढें येत नाहीं ही खेदाची गोष्ट होय', असे उद्गार श्री. शिवा फटू पै आंगले र यांनीं म्हापसें येथं २-१०-१९२४ रोजीं तेथील शारदो-स्वात व्याख्यान देतांना काढले."

यासंबंधी जास्त खोळात शिरून प्रस्तुत लेखकाने मिळवलेली माहिती पुढीलप्रमाणे आहे : धर्मानंदांना स्त्रीशिक्षणविषयक फारच आस्था होती. गोमन्तकात एक कन्याशाळा काढावी असे त्यांस वाटत होते. या कार्यास ते वीस हजार स्पर्थे देण्यास तयार होते. त्याकरिता ते आपले पुण्यातील घर विकण्यास तयार झाले होते. त्या वराची येणारी किंमत आणि भरीस आपल्याकडे असलेली रक्कम ते या कार्यास देणार होते. या कार्याकरिता प्रामाणिक नि उत्साही तस्णांनी पुढे यावे असे त्यांस वाटे. त्यांच्या पुण्यातील घराला १४००० स्पर्थे मिळतील असे त्यांस समजले होते. ज्या अटीनुसार ते ही रक्कम देणार होते त्या पुढीलप्रमाणे होत्या :

''… पहिली अट ही कीं, गोत्यांतस्या गोन्यांत त्यांनीं [कार्यकर्त्योनीं ] दहा हजारांपेक्षां जास्त रक्कम गोळा करावी; व दुसरी अट पोर्तुगीज सरकारकडून ही शाळा पुण्याच्या महिला पीठास (कवें यांच्या) जोडण्याची परवानगी मिळवावी... (आणि) माझ्या पश्चात् माझ्या कुटुंबाला २० रुपये दरमहा मिळावे, व अठरा वर्षांखालीं मूल असस्यास त्याच्या शिक्षणाला तें १८ वर्षोचें होईपर्यंत २० ६. मिळावे, एवढ्या अटींबर

२७. गेल्या पिढीतील एक कळकळीचे कार्यकर्ते. स्त्रीशिक्षणाचे ते आस्थेवाईक पुरस्कर्ते होते. गोमंतकाच्या वाह्मयीन स्वरूपाच्या कार्यातही त्यांचा मोटा भाग होता. 'गोमन्तक साहित्यसेवक मंडळाचे 'ते एक प्रमुख संस्थापक. याच संस्थेतफें १५ वे महाराष्ट्र साहित्य संमेलन गोमन्तकात भरले होते.

यानंतर जर्मनीतृन परत भारतात आल्यावर, मुंबईत प्रार्थनासमाजाच्या धर्मप्रसाराचे कार्य त्यांनी पुन्हा हातात घेतले. ते त्यांनी अत्यंत कळकळीने दोन वर्षे केले. या काळात एक तत्त्वनिष्ठ कार्थकर्ते, धर्मशील ब्राह्मधर्मानुयायी आणि उदार हृदयाचे सौजन्यशील सद्गृहस्थ, म्हणून ते प्रार्थनासमाजाच्या मंडळींत प्रिय झाले. यानंतर काही काळ लाहोर येथील द्याळसिंग कॉलेजात त्यांनी प्राध्यापक म्हणून काम केले.

लाहोर येथे असतानाच त्यांस इंदूरच्या महाराजांनी बोलावृन घेऊन, आपल्या संस्थानातील स्त्रीक्षणाचे काम त्यांच्यावर सोपविले. हा वेळपर्यंत इंदूर संस्थानात स्त्री-िक्षणाची पद्धतशीर सुरुवात झालेली नन्हती. तेथील महाराजांनी मोठ्या विश्वासाने सुखलणकरांवर सोपविलेले हे कार्य त्यांस अगदी पायाभरणीपासून करावे लागले. यामुळे त्यांचे पुढील सर्व आयुष्य इंदूर संस्थानातच गेले. बालविधवांच्या शिक्षणास त्यांनी सुरुवातीपासूनच हात घातला. त्यांस अध्यापनाचे शिक्षण देऊन उत्तम अध्यापिका बनविण्याच्या कार्यास त्यांनी सुरुवात केली. यात त्यांना जुन्या विचारांच्या लोकांच्या रोषास नि छळास तोंड द्यांने लागले. पण यामुळे न डगमगता त्यांनी हाती घेतलेले हे कार्य उत्तम रीत्या तडीस नेले. या कार्यातृनच नंतर 'अहिल्याश्रम, ' आणि 'चंद्रावती महिला विद्यालय', या संस्था उदयास येऊन नामवंत झाल्या.

महाराजांनी यानंतर त्यांस इंदूर संस्थानचे 'डॉयरेक्टर ऑफ एज्युकेशन' नेमून त्यांच्यावर मोठ्या क्षेत्रात काम करण्याची जबाबदारी टाक्छी. ही जबाबदारी त्यांनी अत्यंत दक्षतेने पार पाडून, खेड्यापाड्यात्न शाळा स्थापन करून सामान्य जनतेचा दुवा वेतळा.

१९३१ साली ते सेवानिवृत्त झाले. काही काळ इंदूरजवळच पाताळपाणी या ठिकाणी राहिल्यानंतर सिमल्याजवळ सोलन या गावी त्यांनी आपला वानप्रस्थाश्रम सुरू केळा. याच ठिकाणी त्यांचे निधन झाले. सोलन येथे जरी ते स्थायिक झाले होते तरी प्रार्थना-समाजाच्या कार्याशी असलेला आपला संबंध त्यांनी चालूच ठेवला होता. त्याकरिता बऱ्याच वेळा ते मुंबईस येऊन रहात होते. समाजाच्या 'सुबोधपित्रके 'त त्यांचे लिखाण हमेशा होत असे. 'सुबोध-पित्रके'चा हीरकोत्सव खास अंक १९३३ साली प्रसिद्ध झाला. त्यातील आपल्या लेखात समाजाचे महत्त्व कमी झाल्याचे दिसते, याची कारण-मीमांसा करताना, ''पूर्वीप्रमाणें मोठीं माणसें समाजांत येत नाहींत, आणि जुनी पिढी निधून जाते तिची जागा नवी पिढी मरून काढीत नाहीं. अशी स्थिति असण्याचें कारण जुन्या लोकसमाजाकडून होणारा विरोध अथवा छळ हें नस्त, उलट अशा विरोधाचा जाभात हें आहे, '' असे त्यांनी म्हटलेले आहें. या शब्दांनी समाजकार्यास विरोधापेक्षा उपेक्षाच कशी घातुक होते, हे त्यांनी दाखवून दिले आहे.

डॉ. मुखठणकरांची परनी इंग्लंडमधील लिन्हरपूल येथील रे. बिशप यांची मुलगी. इंग्लंडात शिक्षणाकरिता गेले असताना त्यांनी या मुलीशी लग्न केले होते. त्यांची शान्ता-बाई ह्या एकुलस्या एक कन्या. यांचे लग्न एस्. एस्. मांडारकर यांच्याशी झाले. सध्या ही भांडारकर मंडळी मुंबईत राहतात. डॉ. मुखठणकर भारतीय संस्कृतीचे अत्यंत अभिमानी होते. भारतात ते सहसा पाश्चात्त्य पोषाख करीत नसत. बंद गळ्याचा कोट, डोक्यास स्माछ, घोतर आणि पायांत बूट, असा त्यांचा पोषाख असे. उल्ट त्यांची पत्नी हमेशा पाश्चात्त्य पोषाखातच असे, असे त्या दोघांस पाहिलेली मंडळी सांगतात.

धर्मानंदांची नि सुखठणकरांची मैंत्री अत्यंत घरोब्याची अशी होती. ते हमेशा धर्मानंदांना आपल्याकडे राहण्यास बोलावीत असत. धर्मानंदांचे अडलेनडलेले कोणतेही कार्य ते मोठ्या आनंदाने करीत असत. ते जर्मनीत शिकत असताना, डॉ. बुड्स आणि रिशयाचे डॉ. श्चेबोत्स्की यांचे सहाध्यायी होते. हे दोधेही भारतात आल्या वेळी त्यांच्याशी धर्मानंदांची ओळल सुखठणकरांनी करून दिली होती. त्यामुळेच धर्मानंदांना अमेरिकेत नि रिशयास जाणे सुलभ झाले. १९१० साली धर्मानंदांनी आपला 'बुद्ध, धर्म आणि संघ हा पहिला ग्रंथ प्रसिद्ध केला. त्यास प्रस्तावना लिहून धर्मानंदांची महाराष्ट्रास प्रथम ओळल करून देण्याचे काम त्यांनीच केले.

#### महर्षी विञ्चल रामजी शिंदे

महर्षी शिंदे यांचा जन्म १८७३ साली जमखंडी येथे झाला. मॅट्रिक्पर्यंतचे शिक्षण त्यांनी आपल्या जनमगावातच घेतले. त्यानंतर पुण्यात येऊन फर्म्युंसन कॉलेजात्न ते बी. ए. झाले. पदवीधर झाल्यानंतर त्यांनी एल्एल्. बी. च्या अभ्यासास सुस्वात केली होती. फर्स्ट एल्एल्. बी. ही ते झाले होते. पण हे शिक्षण अध्यावरच सोडून त्यांनी प्रार्थना-समाजात आपला प्रवेश करून घेतला. यांसही डॉ. सुखठणकरांप्रमाणे 'युनिटेरियन' शिष्यवृत्ती मिळाली होती. त्यांनी ऑक्सफर्डच्या मॅचेस्टर कॉलेजात दोन वर्षे राहून 'तुल्नात्मक धर्माचे 'अध्ययन केले होते; आणि नंतर ऑमस्टरडॅम (हॉलंड) येथे भरलेल्या युनिटेरियन परिषदेस हजर राहून, तेथे 'लिबरल रिल्जिन इन् इंडिया, ' हा प्रबंधही वाचला होता.

यानंतर भारतात परतस्यावर प्रार्थनासमाजाचे प्रचारक म्हणून कार्य करण्यास त्यांनी सुरुवात केली. हे कार्य त्यांनी वरीच वर्षे अत्यंत निष्ठेने केले. त्याकरिता त्यांनी तीन वेळा सबंध भारत पालथा घातला, आणि एकदा तर ते ब्रह्मदेशची वारीही करून आले.

यानंतर त्यांनी अस्पृश्यांचा प्रश्न हाती घेतळा. त्यांनी ' डिप्रेस्ड क्लासेस मिश्चन सोसायटी ऑफ इंडिया ' ही संस्था स्थापून तिच्या सर्व भारतात शाला उघडल्या. पुण्यात वसतिगृह स्थापन केले, आणि शैक्षणिक कार्यही बरेच केले. ते पक्के राष्ट्रीय बाण्याचे होते. महात्माजींच्या चळवळीत भाग घेतल्यावरून त्यांस सहा महिन्यांची शिक्षा झाली होती. ते काही काळ काँग्रेस विकांग कमिटीचे सभासदही होते. त्यांचा इतिहास आणि साहित्य यांचा व्यासंग फार मोठा होता. त्यांचे आत्मचरित्र प्रसिद्ध आहे. त्यांनी केलेल्या विपुल कार्यामुळेच त्यांस ' महर्षी ' ही पदवी प्राप्त झाली होती.

धर्मानंदांची नि त्यांची १९०८ मध्ये झालेळी मैत्री शेवटपर्येत टिकली. शिंदे यांना बौद्ध-धर्माबद्दल आस्था वाटत होती. महाराष्ट्रात बौद्धज्ञानाचा प्रचार करण्याचा धर्मानंदांचा विचार त्यांस पसंत होता, एवढेच नव्हे, तर त्यांनी या कार्यात धर्मानंदांना बरीच मदत केळी. बौद्धधर्माविषयी सभा, व्याख्याने स्वतः शिंदे जुळवून आणीत असत, आणि त्यांत धर्मानंदांना व्याख्यान देण्यास बोलावीत असत. फर्युंसन कॉलेजात धर्मानंदांचा प्रवेश होण्यास शिंदे यांचे प्रयत्न बन्याच प्रमाणात कारणीभूत झाले होते.

## आचार्य काकासाहेब कालेलकर

१९१२ च्या दरम्यान नागेश वासुदेव गुणाजी यांच्या घरी बेळगाव येथे, काकासाहेब कालेलकरांची धर्मानंदांशी प्रथम ओळख झाली. या ओळखीत्नच त्यांची मैत्री वृद्धिगत झाली. काकासाहेबांनीच प्रथम धर्मानंदांची आचार्य इपलानी यांशी ओळख करून दिली, आणि इपलानींनी नंतर धर्मानंदांची ओळख महात्मा गांधींशी करून दिली. गुजरात विद्यापीठात धर्मानंदांचा प्रवेश होण्यास काकासाहेबांची ओळख कशी उपयोगी पडली, याचा उदलेख मागे आलाच आहे.

धर्मानंदांच्या ह्यातीत, त्यांच्या 'निवेदना'चा गुजराती अनुवाद 'आपवीती 'या नावाने प्रसिद्ध झाला. त्यास 'परिचय' नावाची प्रस्तावना काकासाहेबांनी लिहिलेली आहे. धमानंदांच्या निधनानंतर त्यांच्या 'मगवान बुद्ध 'या ग्रंथाचा जो अनुवाद गुजराती भाषेत प्रसिद्ध झाला, त्यासही 'मक्त पंडित धर्मानंद कोसंबी 'या नावाचा त्यांचा लेख जोडलेला आहे. तसेच 'धर्मानंद कोसंबी स्मारक ट्रस्ट'च्या वतीने धर्मानंदांचे जे काही ग्रंथ प्रसिद्ध झाले, त्यांपैकी तीन ग्रंथांस काकासाहेबांचे प्रस्तावनावजा लेख जोडलेले आहेत. महात्मा गांधींच्या पुरस्काराने 'धर्मानंद कोसंबी स्मारक ट्रस्ट 'अस्तित्वात आला. त्यांचे काकासाहेब सुरुवातीच्या काळातील कार्याध्यक्ष होते.

१९१२ साली काकासाहेबांची धर्मानंदांशी झालेली ओळल नि बोडली गेलेली मैत्री यांत पुढील पसतीस वर्षीत केव्हाही अंतर पडले नाही. धर्मानंदांचे निधन झाले त्यापूर्वी अगदी काही क्षण, काकासाहेंबांनी बाहेर गावाहून सेवाग्रामास येऊन धर्मानंदांची मेट घेतली. या मेटीनंतर थोड्याच वेळात धर्मानंदांचे निधन झाले. जणू काय ते काकासाहेबांच्या मेटीचीच वाट पहात होते!

धर्मानंदांचा हा चरित्र—ग्रंथ छवकर प्रकाशात यावा अशी तळमळ काकासाहेबांना छागून राहिछेळी आहे. त्यासंबंधीच्या त्यांच्या सूचना प्रस्तुत छेखकास वेळावेळी येत असत. हल्लीच ता. १०-१०-१९७६ च्या पत्रात, "धर्मानंद कोसंबीविषयी जी माहिती मिळविणे शक्य होती ती या दोन वर्षात मिळाळी असेळच. तेव्हा आता विशेष वाट न पाहता, पुस्तक पुरे करून ते प्रकाशित करण्याच्या व्यवस्थेस छाग्छा असाछ...माझे वय आता नव्वद ओळांडून गेळे आहे. धर्मानंद कोसंबी यांचे चरित्र वाचावयास मिळावे अशी उत्कंटा आहे. ती तृष्त करणे तुमच्या हाती आहे, म्हणून वाट पहात आहे," असे

उद्गार त्यांनी काढलेले आहेत!

## मुनी जिनविजयजी

महात्मा गांधींच्या 'गुजरात विद्यापीठातील ' 'पुरातत्त्वमंदिरात ' कार्य करण्यास धर्मानंदांनी १९२२ मध्ये सुरुवात केली. त्या वेळी त्यांच्या सहकाऱ्यांत पुढील विद्वान मंडली होती: मुनि जिनविजयजी, पंडित सुखलालजी, रामनारायण पाठक, मौलवी अबदूल जाफर नाडावी, हरि नारायण आचार्य, पंडित बेचरदास दोशी, प्रो. रसिकलाल पारीख आणि गोपालदास पटेल. यांपेकी जैन वाड्यय आणि तत्त्वज्ञान यांचे गांढे पंडित असलेले सुखलालजी आणि बेचरदासजी यांच्यामुळे धर्मानंदांची जैन वाड्ययाशी ओळख कशी श्वाली नि त्यांच्यामुळे त्यांच्या बौद्ध ज्ञानात कशी भर पडली; यांची माहिती मागे आलीच आहे.

मुनी जिनविजयजी है 'पुरातत्त्वमंदिरा 'चे आचार्य होते. धर्मानंद पुण्यात फर्युंसन कालेजात असतानाच त्यांची मुनिजींशी ओळख नि मैत्री जुळून आली होती. मुनिजींच्या जीवनयात्रेचे अवलोकन केल्यास तिचे धर्मानंदांच्या जीवनयात्रेशी बरेच साम्य दिसून येते. दोषांनीही ज्ञानिपासू वृत्तीमुळेच ल्हानपणीच गृहत्याग करून आपले आयुष्य, अध्ययन, अध्यापन आणि संशोधनकार्यास समर्पित केले होते. नंतरच्या काळात धर्मानंद आणि मुनिजी यांच्या स्तेहास जे अत्यंत जिल्हाळ्याचे नि घरोच्याचे स्वरूप आले, त्याचे कारणही त्यांच्यात दिसून येणारी समानशील वृत्तीच असावी असे म्हणता येईल.

मुनिर्जीचा जन्म मेवाडात, उदेपूर येथील रूपाहेली गावात, १८८६ मध्ये झाला. त्यांचे शिक्षण धर्मानंदांप्रमाणेंच कोणत्याही शिक्षणसंस्थेत पद्धतशीर स्वरूपात झालेले नाही. त्यांनी जे शिक्षण मिळविले, आणि नंतरच्या काळात संस्कृत, प्राकृत भाषांचे तब्ज म्हणून ते जे नावारूपास आले, ते सर्व खाजगी प्रयत्नाने.

सुस्वातीच्या काळात जैन साधूच्या सहवासाने दीक्षा घेऊन ते जैन संन्याशी बनले. जैन साधूंचे कडक आचार आणि प्रतिबंधक राहणी पत्करून त्यांनी मिळेल तेवढे ज्ञान संपादन केले; आणि नंतर संन्यासधर्म सोडून देऊन साहित्यकार्यात आपले जीवन व्यतीत करण्यास सुस्वात केली.

१९१७ साली पुण्यात येऊन त्यांनी काही काळ ' भांडारकर इन्स्टिट्यूट 'मध्ये संशोधनाचे कार्य केले. यापूर्वी त्यांनी 'गायकवाड ओरिएण्टल सिरीज 'करिता बडोद्यात राहून ' कुमारपाल प्रतिबोध ' या प्राकृत भाषेतील विशाल ग्रंथाचे संपादन केले होते. पुण्यात त्यांनी 'भारत जैन विद्यालय ' काढले, आणि त्यालाच संलग्न अशी 'जैन साहित्य संशोधन सिमिती ' स्थापन केली. या सिमितीच्या त्रैमासिकात त्या काळात त्यांचे बरेच संशोधनपर लिखाण प्रसिद्ध झाले. त्यांनी लिहिलेले नि संपादित केलेले असे बरेच ग्रंथ आज प्रसिद्ध आहेत.

धर्मानंदांचा 'जातक-कथा, भाग १ ला 'हा ग्रंथ मुनिजींनी आपत्या पुण्यातील जैन

प्रकाशन मंडळातफें १९२४ मध्ये प्रकाशित केला. तसेच त्यांनी 'भारतीय विद्याभवना 'शी संबंधित असताना, धर्मानंदांनी हार्वर्ड विद्यापीठात राहून संपादित केलेला 'विसुद्धि-ममा 'हा पाली ग्रंथ, विद्याभवनातफें नागरीं भाषेत प्रकाशित केला. धर्मानंदांनी 'भारतीय विद्याभवनात ' यावे असे मुनिजींना वाटत होते. पण मुनिजींनी या दृष्टीने केलेल्या प्रयत्नास यश आले नाही. धर्मानंदांना कोठेही एका ठिकाणी बद्ध होऊन राहण्याची कल्पना पसंत नव्हती.

धर्मानंदांचे चिरंजीव दामोदर यांच्याशीही मुनिजींचे बरेच सख्य होते. "आपल्या विडलांइतकेच ते मला मानीत असत; एवढेच नव्हे तर आपल्या विडलांपेक्षांहि ते माझ्याकडे मोकळ्या मनानें वागत असत," असे उद्गार दामोदरविषयी मुनिजींनी प्रस्तुत लेखकाशी काढले. मुनिजींनी दामोदरची एकंदर तीन पुस्तके 'भारतीय विद्याभवन ' तफें प्रसिद्ध केली. 'महाकवि भर्तृहरिविरचित, शतकत्रयादि—सुभाषित-संग्रह 'हा दामोदर यांनी इंग्रजी भाषेत संपादित केलेल्या ग्रंथास, मुनिजींनी प्रस्तावना लिहिली आहे. धर्मीनंदांची आणि दामोदर यांची बरीच पत्रे मुनिजींच्या संग्रही आहेत. ती पुस्तकल्याने प्रसिद्ध करण्याचा त्यांचा इरादा आहे. धर्मानंदांनी लिहिलेल्या 'जातक-कथा, भाग १ ला आणि २ रा', ह्या ग्रंथांचे हस्तलिखित मुनिजींकडे धर्मानंदांनी आपल्या निधनापूर्वी काही काळ दिले होते. हा ग्रंथ आता प्रकाशनाच्या मार्गावर आहे.

#### धर्मानंदांचे विद्यार्थी-मित्र

धर्मानंदांनी बऱ्याच ठिकाणी ज्ञानदानाचे कार्य केले. त्यांचे विद्यार्थी आज त्रिखंडांत एसरले आहेत. कलकत्त्याचे नॅशनल कॉलेज, कलकत्ता विद्यापीठ, पुण्याचे फर्म्युसन कॉलेज आणि न्यू इंग्लिश स्कूल, गुजरात विद्यापीठ, बनारस हिंदु युनिव्हर्सिटी आणि काशी-विद्यापीठ, सारनाथ, अशा निरिनराळ्या ठिकाणी बऱ्याच विद्यार्थ्योना त्यांच्याकडून पाली भाषेचे नि बौद्ध ज्ञानाचे शिक्षण मिळाले. डिग्री मिळविण्यापुरती पाली भाषा घेणाऱ्यांचा भरणा कॉलेजांतून बराच असतो हे जरी खरे असले तरी, ध्येयनिष्ठेने ही भाषा शिकून घेऊन, धर्मानंदांनी हाती घेतलेले कार्य पुढे चालविण्याची कामगिरी ज्यांनी केली अशा काहींचा उल्लेख या ठिकाणी करणे योग्य होईल.

धर्मानंदांकडे पाली शिकणारा त्यांचा सर्वात पहिला विद्यार्थी कलकत्त्याचे अनेक भाषा जाणणारे हरिनाथ दे हे होते. धमानंदांचा दुसरा विद्यार्थी होण्यांचा मान डॉ. जेम्स एच्. वुडस् यांचा. हे अमेरिकेतील हार्वर्ड विद्यापीठाचे प्राध्यापक, धर्मानंद कलकत्ता सोहून मुंबईस आले त्या वेळी ते मुंबईस संस्कृत भाषेचा जारत अभ्यास करण्यासाठी आले होते. त्यांनी धर्मानंदांकडे पाली भाषेचे काही धडे घेतले. धर्मानंद स्वतःच ज्या वेळी हार्वर्ड विद्यापीठात संशोधनकार्यांसाठी गेले, त्या वेळी त्यांच्याकडून पाली भाषेचे विशेष ज्ञान करून घेणारे, त्या विद्यापीठाचे पाली भाषेचे संशोधक प्रो. त्यान्मन हे होते. या सर्वांची बरीचशी माहिती प्रस्तुत ग्रंथाच्या पहित्या भागात, धर्मानंदांच्या 'निवेदनात' आलेली आहे.

प्रो. चिंतामण वैजनाथ राजवाडे : हे फर्युसनचे विद्यार्थी. १९१४ साठी पाठी भाषा वेऊन एम. ए. झाले. हे फार हुझार विद्यार्थी होते. आपल्यानंतर फर्युसन कॉलेजातील पाठीच्या प्राध्यापकाच्या जागेकरिता धर्मानंदांनी त्यांचेच नाव कॉलेजच्या चालकांना सुचिवेले होते. एण त्यांस डेक्कन एज्युकेशन सोसायटीचा तहाहयात सभासद होण्याची कत्यना मान्य न झाल्यामुळे त्यांनी ती जागा स्वीकारळी नाही. त्यानंतर धर्मानंदांनी बडोद्याच्या महाराजांकडे बोल्टन त्यांस बडोदा कॉलेजात इंग्लिश आणि पाठी भाषांच्या प्राध्यापकाची जागा मिळवून दिली. दुर्देवाने राजवाडे यांचा अकाळी मृत्यू झाला.

प्रो. चिंतामण विनायक जोशी: हे १९१६ मध्ये इंग्रजी नि पाली घेऊन एम्. ए. झाले. त्यांनी बडोदा कालेजात १९२० ते १९२८ आणि १९३३ च्या पुढे, पालीचे प्राध्यापक म्हणून काम केले. ते जरी मराठी विनोदी लेखक म्हणून सर्वसाधारण लोकांत ओळखले जातात, तरी त्यांनी बुद्ध नि पाली भाषा था विषयांवर अर्धा डझन पुस्तके लिंहन धर्मानंदांचे कार्य पुढे चालविले.

डॉ. परशराम लक्ष्मण वैद्य: हेही धर्मानंदांचे विद्यार्थी होते. यांनी पंधरावर ग्रंथ पाली भाषा आणि बौद्ध धर्म या विषयांवर लिहिले आहेत. त्यांनी राजाराम कॉलेज, कोल्हापूर, विलिग्डन कॉलेज, सांगली, फर्युसन कॉलेज आणि वाडिया कॉलेज, पुणे, या ठिकाणी प्राध्यापन केले.

मो. नारायण केशव भागवत: यांनी फर्ग्युसन कॉलेजात शिक्षण वेऊन, एम्. ए. झाल्यावर, मुंबईच्या सेंट झेवियर कॉलेजात्न पाली आणि मराठीचे प्राध्यापक म्हणून काम केले. त्यांनी बौद्धधर्म आणि पाली भाषा यावर जवळ जवळ १४ ग्रंथ लिहिले आहेत. याशिवाय त्यांनी 'धर्मचक 'या नावाचे मासिक बराच काळ चालवले होते, आणि त्यांत्न त्यांनी धर्मानंदांनी भाषांतर केलेला शान्तिदेवाचा 'बोधिचर्यावतार ' हा ग्रंथ कमशः प्रसिद्ध केला होता.

या ठिकाणी भदन्त आनंद कौसस्यायन; भदन्त यू. धम्मजोति, प्रिन्सिपाल, मंगल कॉलेज, सीलोन; आणि भिक्षू धर्मरक्षित, प्रिन्सिपाल, महाबोधी कॉलेज, सारनाथ, या तिघांचा आवर्जूत उल्लेख केला पाहिजे. या तिघांनीही धर्मानंदांकडे शिक्षण बेतले होते. कौसस्यायन यांचा आणि धर्मानंदांचा फार जुना संबंध. भिक्षू धर्मरक्षित यांचे वैशिष्ट्य हे की, ते धर्मानंदांकडे संस्कृत शिक्ले होते. भदन्त धम्मजोति यांच्यासंबंधी त्यांच्याच शब्दांत सांगावयांचे म्हणजे, "I had the privilege of studying Abhidhamma from him. Of all the scholars of Pali and Buddhism I have met, I consider late Acharya Dharmanand Kosambi as one of the greatest." हे तिचेही बौद्ध धर्मांचेच प्रचारक असल्यामुळे, धर्मानंदांस प्रिय असलेलेच कार्य ते आपापत्या क्षेत्रात करीत आहेत.

## डॉ. पुरुषोत्तम विश्वनाथ बापट

आज आन्तरराष्ट्रीय कीर्तीचे संशोधक आणि पाली भाषेचे अभ्यासक म्हणून ओळ-खण्यात येणारे डॉ. पु. वि. बापट, हे धर्मानंदांचे फर्ग्युसन कोलेजातील विद्यार्थी. ते पाली भाषा घेऊन १९१९ मध्ये एम्. ए. झाल्यावर, त्यांची डेक्कन एज्युकेशन सोसायटीचे तहाहयात सभासद म्हणून निवड झाली, आणि धर्मानंदांच्या नंतर फर्ग्युसनचे पाली भाषेचे प्राध्यापक म्हणून त्यांची नेमणूक करण्यात आली. हे धर्मानंदांच्याच सूचनेनुसार बहुन आले.

धर्मानंदांनी हार्वर्ड विद्यापीठात 'विसुद्धिमगा 'चे संस्करण पुरे केल्यावर, त्या विद्या-पीठाने या ग्रंथाचे इंग्रजी भाषांतर करण्याचे ठरविले. या कामाकरिता डॉ. बापट यांची शिफारस धर्मानंदांनी केली. त्यासुळे त्यांस हार्वर्ड विद्यापीठात कार्य करण्याची संधी मिळाली. या कामाकरिता ते अमेरिकेत तीन वर्षे होते. तेवळ्या अवधीत त्यांनी चिनी भाषेचा अभ्यास करून त्यावर हार्वर्ड विद्यापीठाची पीएच. डी. पदवी मिळविली.

फर्युंसन कॉलेजातील तहाह्यात सभासदत्वाची मुद्द संपत्यावर त्यांची ' शांतिनिकेतनात ' नेमणूक झाली. भारतात्न पुरातन काळी चिनी प्रवाशांनी नेलेले ग्रंथ नंतर तेथे चिनी भाषेत भाषांतरित झाले. त्यांपैकी बरेच मूळ ग्रंथ भारतात उपलब्ध नसत्यामुळे हे चिनी ग्रंथ इंग्रजीत भाषांतरित करण्याचे कार्य ' शांतिनिकेतन ' येथे प्रो. तान-यून-आन या चिनी विद्वानाच्या देखरेखीखाली चाल् होते. त्याच कामाकरिता डॉ. बापट यांची नेमणूक झाली होती. ' संघभद्र ' हा मूळ पाली ग्रंथ चिनी भाषेत्न इंग्रजीत भाषांतरित करण्याचे काम डॉ. बापटांनी या ठिकाणी केले. त्यांनी काही काळ दिल्ली विद्यापीठातही बौद्धज्ञानाचे प्राध्यापक म्हणून काम केलेले आहे.

डॉ. बापटांनी आतापर्यंत बरेच ग्रंथ लिहिलेले आहेत. तशीच पाली ग्रंथांची मराठी नि इंग्रजी या भाषांत्न भाषांतरेही केली आहेत. त्यांचे संशोधनपर प्रबंध तर आतापर्यंत ८०-९० वर प्रसिद्ध झालेले आहेत. त्यांनी संपादित केलेला धर्मानंदांचा 'सुत्तिपात' हा भाषांतरित ग्रंथ १९५५ मध्ये 'धर्मानंद कोसंबी स्मारक ट्रस्टने ' प्रसिद्ध केला आहे.

डॉ. बापट यांनी आज आपत्या आयुष्याची ८२ वर्षे पुरी केली आहेत. पण अजूनही धर्मानंदांनी सुरू केलेले कार्य पुढे नेण्याचे काम ते करीत आहेत. त्यांच्या या सर्व कार्या- बद्दल गेल्याच वर्षी नालंदा विद्यापीठाने त्यांस 'विद्यावारिधि 'ही पदवी नि ताम्रपट देऊन त्यांचा सत्कार केला.

#### गृहप्रपंच

गृहप्रपंच म्हरला की विवाह, पत्नी, मुले, आणि नातल्यांचा भार घ्यावा लागला तर ते, इतक्याचा विचार करणे आवश्यक असते. धर्मानंदांच्या लग्नासंबंधीची आणि त्यांच्या पत्नी बाळाबाई यांच्याबद्दलची शक्य असेल ती माहिती 'निवेदना 'तून आणि मागील प्रकरणांतृन आलेली आहे. आता नातलगांबद्दल बोलावयाचे झाल्यास आपली बहीण- दिवंगत लक्ष्मण अनंत लाड यांची आई- यांना धर्मानंदांनी आपल्या कटुंबाच्या जुन्या धराजवळ एक दोन खोल्यांचे घर बांधून दिले होते. आणि महिन्याकाठी ते त्यांस पाच रुपये पाठवीत असत. तसेच ते आपले बंधू रामचंद्रदादा यांनाही त्यांच्या वार्धक्यकाळी शक्य ती मदत करीत असत.

त्यांच्या चार मुलांपैकी माणिक ह्या सर्वात मोठ्या. त्यांच्यासंबंधीची सर्व माहिती मागे आलीच आहे. आज त्या आणि त्यांचे पती डॉ. प्रसाद ह्यात नाहीत. त्यांचा इंजिनियर मुलगा अरुण, सध्या बेंगलोर येथे नोकरी करतात; आणि मुलगी शीला उच्च शिक्षण येऊन लग्न केल्यावर आपल्या पतीसह अमेरिकेत वास्तव्य करून आहे.

प्रो. दामोदर यांचा नंबर दुसरा. त्यांची पत्नी मुंबईतील माडगांबकर घराण्यापैकी. त्यांच्या माया आणि मिरा या दोनच मुली. माया ह्या एम्. ए. पर्यतचे शिक्षण झाल्यावर सरकार या नावाच्या बंगाली ग्रहस्थांकडे लग्न करून स्टॉकहोम येथे स्थायिक झाल्या होत्या. पण हल्लीच कॅन्सरच्या आजाराने दिवंगत झाल्या. मिरा ह्या एम. ए. झाल्यावर सध्या स्टॉकहोम येथे पुढील शिक्षणाकरिता गेल्या आहेत.

धर्मानंदांच्या तिसरे अपत्य मनोरमा यांनी बेंगलोर येथे बी. एस्सी. पर्यंतचे शिक्षण वेतस्यावर त्रिबंक रामचंद्र साठे, एम्. एस्सी. यांच्याबरोबर लग्न केले. त्यांचे वास्तव्य सध्या पुण्यात असते. त्यांच्या चार मुलांपैकी मराठीतील नावाजलेक्या लेखिका डाॅ. इंद्रायणी सावकार या सर्वात मोठ्या. त्यांचे मूळचे नाव 'कुन्दा' असे होते. गोमन्तकातील डाॅ. प्रमाकर सावकार हे त्यांचे यजमान असून त्यांचा मुंबईत 'फूड-कल्र' तयार करण्याचा कारखाना आहे. मनोरमाबाईंचे दोन मुलगे हेमंत आणि अविनाश हे उच्च शिक्षण वेकन अमेरिकेत आता स्थायिक झालेले आहेत. आणि शेवटची त्यांची मुलगी मंगला बी. ए. पर्यंतचे शिक्षण झाल्यानंतर आता लग्न करून मंगला मराठे झाल्या आहेत.

धर्मानंदांच्या तिसच्या मुलीचे नाव कमला असे असून त्यांचे वरिष्ठ शिक्षण अमेरिकेत झाले. त्या तेथील पीएच्. डी. आहेत. त्यांनी कर्वे यांच्या महिला विद्यापीठात बराच काळ अध्यापनाचे काम केले आहे. त्यांचे यजमान डी. व्ही. मुता हे असून, त्यांच्या एकुलत्या एक कन्या शर्मिला याचे एम्. एन्. जैन या आय्. ए. एस्. अधिकाऱ्याशी लग्न झालेले आहे.

## प्रो. दामोदर धर्मानंद कोसंबी

दामोदर यांचा जन्म ३१ जुळै १९०७ रोजी गोव्यात झाला. ते बिडलांबरोबर अमेरिकेस गेले त्या बेळी त्यांच्या वयाची अकरा वर्षे नुकतीच पुरी झाली होती. ही गोष्ट १९१८ मधली. त्या बेळी दामोदर यांचे तिसऱ्या इयत्तेपर्यतचे शिक्षण पुण्यात झाले होते. तसे पाहिल्यास दामोदर यांस अमेरिकेस नेण्याचे धर्मानंदांना अचानक ठरवांचे लागले. त्यांनी फक्त माणिक या आपल्या मोठ्या मुलीसह जाण्याचे ठरवले होते. बाळाबाई

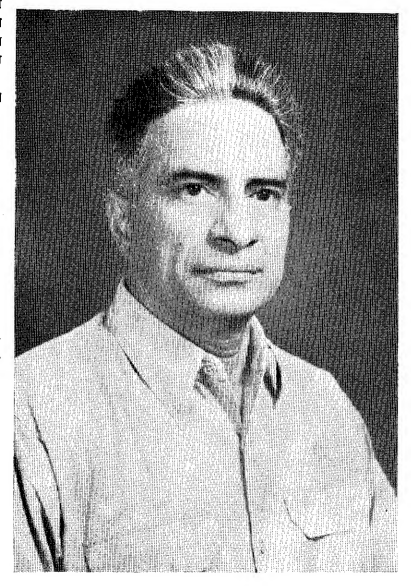
दामोदरसह पुण्यात राहणार होत्या. पण याच वेळी बाळाबाई आजारी पहत्या आणि त्यांस गोव्यास पाठवणे भाग झाले. दामोदरच्या नाजूक प्रकृतीमुळे त्यांस वसतिग्रहात वगैरे पुण्यात अथवा आणखी कोणत्याही ठिकाणी एकटाच ठेवणे धर्मानंदांना योग्य वाटले नाही. त्यांच्या शिक्षणाचा प्रश्न महत्त्वाचा होता. शेवटी त्यांसही अमेरिकेस नेण्याचे धर्मानंदांची ठरवले. ही धर्मानंदांची अमेरिकेची दुसरी सफर.

अमेरिकेत प्रवासात असतानाच- संन्फ़ॅन्सिकोहून बॉस्टन येथे जाताना- गाडीतच दामोदर आजारी पडले. याची माहिती धर्मानंद पुढीलप्रमाणे देतात:

"...दुसन्या कीं तिसन्या दिवशीं रात्रीं दामोदरला एकाएकी सडकून ताप भरला. क्वासोच्छ्वास कींडत्यामुळें तो कावरावावरा होऊन तोंड वासून कण्डूं लागला. माणिक फार वावरली. पण डन्यांत इतर उतारू गाढ झोपीं गेले असल्यामुळें गडकड करणें योग्य नव्हतें. हळूच मला हांक मारून, ती रडव्या स्वरांत म्हणाली, 'बाबा (दामोदर) अगदीं गुदमरून गेला आहे. त्याला काय होतें समजत नाहीं. 'मी तसाच उठून लालीं (वरच्या विछान्यावरून) उतरलों; माणिकला धीर दिला; धांवत जाऊन पिण्याचें पाणी आणलें आणि तें थोडें थोडें दामोदरला पाजलें. सुदैवानें तेवढ्यानें त्याला बरें वाटलें. रात्र कशी जाते या विवंचनेंत माणिकला नि मला मात्र झोंप कशी ती आली नाहीं. दामोदरचा ताप इन्प्युएंझा होता, हें सांगावयास नकोच. त्यांतृन दामोदर बॉस्टनला जाण्यापूर्वीं बरा झाला. पण त्याची अशक्तता जाण्यास बरेच दिवस लागले. " 9

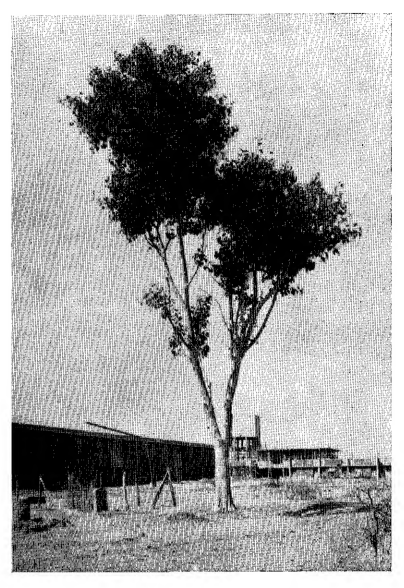
१९१८ च्या १४ ऑक्टोबरला धर्मानंद दोन्ही मुलांसह बॉस्टनला पोचून केंब्रिज येथे स्थायिक झाले. माणिक आणि दामोदर यांच्या शिक्षणाची कशी काय सोय लावण्यात आली ते सांगताना धर्मानंद म्हणतात:

"पहिल्या प्रथम मुलंच्या शिक्षणाची व्यवस्था करावयाची होती. बौद्धिक शिक्षणाचा हिंदुस्थानला कांहीं फायदा नाहीं असें दामोदरचें म्हणणें असल्यामुळें त्याला 'रिंज टेक्निकल हायस्कुलांत 'पाठिवलें. एक तर त्याची प्रकृति नाजूक आणि त्यांत इन्फ्लुएंझानें अगदींच खालाबलेली. तेव्हां घण वगैरे मारण्याचें शारीरिक मेहनतीचें काम त्याच्याकडून होणें कठीण होतें. कांहीं दिवसांनीं त्या हायस्कूलचे प्रिन्सिणंल मि. बुड यांनीं मला बोलावणें पाठिवलें, आणि ते म्हणाले, 'या मुलाला तुम्ही आमच्या शाळेंत ठेवुं नका. ही शाळा ह्याच्यासारख्या हुषार मुलासाठीं नाहीं. मुतार, लोहार वगैरे कारागीर लोक तयार करण्यासाठीं आमची शाळा आहे. हीं कामें त्याला जड जातील. प्रथमतः त्यानें हायस्कूलचें शिक्षण घ्यांने, आणि मग टेक्नॉलॉजिकल इन्स्टिट्यूटमध्यें जाऊन पाहिजे तर उत्तम इंजिनियर व्हावें!



त्रो. दामोदर ध. कोसंबी

१. खुळासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ७ वे, १३ फेब्रुवारी १९३८.



सेत्राग्राम-गांत्री आश्रमाच्या होजारची टेकडी. वरील झाडाच्या होजारी धर्मानंदांच्या पार्थिव देहावर अंत्यसंस्कार करण्यात आला.

" प्रिन्सिपॉल वुड यांचा सक्का स्वीकारस्याशिवाय गत्यंतर नन्हतें. दुस्या शाळेत जाण्याला दामोदर नाखुष होता, तरी त्याला आमन्या बरापासून एकदोन फर्लोगावर असलेस्या ' हार्वेर्ड ग्रामर स्कूल 'मध्ये पाठिवर्ले.

"अमेरिकेंत ग्रामर स्कूलमध्यें प्राथमिक शिक्षण होत असतें. त्यानंतर चार वर्षे हायस्कूलचें शिक्षण. ह्या सर्व शिक्षणाचा खर्च म्युनिसिपालिटी करते. मुलांना फी द्यावी लागत नाहींच, आणि पुन्हा अभ्यासाचीं सर्व पुस्तकें म्युनिसिपालिटी-कहूनच मिळतात. मुलांचे डोळे, दांत वगैरे म्युनिसिपालिटीचे डॉक्टर तपासतात. जर कांहीं व्यंग असलें, तर पालकांना कळवितात; आणि पालक असमर्थ असले तर चष्मा वगैरे वेऊन देण्याचें काम म्युनिसिपालिटीच करते! अर्थात् दामोदरच्या शिक्षणाचा खर्च कांहीं येत नव्हता.

" हार्वर्ड युनिव्हिंसिटीमध्ये सहिराक्षणाची व्यवस्था नाहीं. मुलींसाठीं निराळें रॅडक्लिप कॉलेज आहे. हार्वर्ड युनिव्हिंसिटीचे प्रोफेसरच सवडीप्रमाणें त्या कॉलेजांत शिकवतात. मात्र तेथील व्यवस्था तेवढी कोणा तरी पोक्त बाईच्या हातीं असते. युनिव्हिंसिटी उषडून तीन आठवडे होऊन गेले, परंतु इन्फ्लुएंझाची भयंकर साथ तिकडे फैलावल्यामुळें सर्व शाळा आणि कॉलेजें आठ-दहा दिवस बंद ठेवण्यांत आलीं होतीं. त्यांचा थोडासा फायदा माणिकला मिळाला. कॉलेजांत प्रवेश मिळविण्याला विशेष खटपट करावी लगली नाही. तथापि एकदोन आठवडे अभ्यास मार्गे राहित्यामळें तिला बराच त्रास झाला. "२२

या कॉलेजातून माणिक फायनल परीक्षेत उत्तम रीत्या पास झाल्या, आणि पदवीदान समारंभ झाल्यावर १९२२ च्या जूनमध्यें त्या धर्मानंदांबरोबर भारतास परतल्या. दामोदर यास मात्र तेथेच वसतिग्रहात शिक्षण पुरे करण्याकरिता ठेवण्यात आले.

दामोदर १९२४ मध्ये केंब्रिज (बॉस्टन) हायस्कूलमधून उत्तम रीत्या फायनल परीक्षा पास झाले. त्यास पहिला वर्ग तर मिळालाच, पण त्याशिवाय त्यांचा नंबरही बराच वर आला. यामुळे हार्वर्ड विद्यापीठातील प्रवेशाकरिता त्यांची आपोआप निवड झाली, आणि त्याशिवाय पुढील शिक्षणाकरिता त्यांस एक स्कॉलरिशपही मिळाली. पण याच वेळी त्यांस घरची आठवण होऊ लागली. त्यांस धर्मानंदांनी त्यांस मारतास बोलावृत् घेतले. पण भारतातील कोणत्याही कॉलेजात्न त्यांस प्रवेश मिळणे कसे कठीण झाले, आणि त्यामुळे त्यांचे एक वर्ष कसे फुकट गेले, याचा उल्लेख मागे आलाच आहे.

१९२६ च्या जानेवारीत धर्मानंदांनी अमेरिकेची तिसरी सफर केळी. या वेळी त्यांनी दामोदर यास आपल्या बरोबर नेऊन हार्वर्ड कॉलेजात प्रवेश मिळवून दिला. यानंतर १९२९ मध्ये दामोदर पदवीधर होऊन भारतात परतले. काही काळ बनारस हिंदु युनिव्हिसिटी, फर्युंसन कॉलेज वगैरे ठिकाणी अध्यापनाचे कार्य केल्यावर, १९४६ मध्ये

२. खुळासा : प्रकाश साप्ताहिक, प्र. ७ वे, १३ फेब्रुवारी १९३८.

त्यांची 'टाटांच्या मूलभूत संशोधन केंद्रात 'गणित विभागाचे प्रमुख म्हणून नेमणूक झाली. प्रो. दामोदर हे मूळचे गणित विषयाचे विद्यार्थी. १९४१ पर्यंत एकीकडे गणित शिकाविण्याचे कार्य करीत असतानाच त्यांचे या विषयावरील नानाविध प्रकारचे संशोधन प्रवंध रूपाने मांडण्याचे कार्यही चालूच होते. आज Path Geometry या विषयावर त्यांचा अधिकार जगभर मानला जात आहे. आधुनिक मुप्रजाजनन शास्त्रात प्रो. दामोदर यांची 'समीकरणे 'ही एक महत्त्वाची भर मानली जाते. टाटांच्या वरील संस्थेत अणुविषयक संशोधनात गणिताच्या बाजूने सहाय्य करण्याची कामगिरी ते करीत होते. विद्युत परिगणन यंत्राच्या सहाय्याने युनोस्कोच्या वतीने संशोधनाचे काही कार्य त्यांनी या काळात केले होते. आंतरराष्ट्रीय शास्त्रीय नियतकालिकांतून त्यांनी लिहिलेले दोनशेहून अधिक प्रवंध प्रसिद्ध झालेले आहेत. गणित शास्त्रांतील मौलिक प्रवंधांचा हा भारतातील तरी उच्चांक आहे!

हे गणित विषयाचे पंडित संस्कृत वाड्यय आणि इतिहास-संशोधन यातही आघाडीवर होते. गणित विषयावरील आपत्या असामान्य बुद्धीचा उपयोग त्यांनी इतिहास संशोधना-तही केलेला आहे. आपत्या विडलांप्रमाणे संशोधनात बारीकसारीक तपशिलांचाही ते विचार केल्याशिवाय रहात नसत. पण त्यांचे वैशिष्ट्य हे की ते हे सर्वे गणिती पद्धतीने करीत असत, यामुळेच त्यांच्या सर्वच संशोधनाचा दर्जा फार मोठा असल्याचे मानले जाते.

त्यांनी नाणकशास्त्राच्या अभ्यासाला एक आगळेच स्वरूप प्राप्त करून दिले आहे. नाण्यांचा अभ्यास, राजे आणि त्यांचा काळ निश्चित करण्यासाठी पूर्वी करीत असत. एण प्रो. दामोदर यांनी नाणी ज्या धात्ची बनवलेली आहेत त्या धात्चा अभ्यास करून त्या काळातील धातुविद्येची प्रगती, त्या नाण्यावर वापराचा झालेला परिणाम लक्षात घेऊन त्या काळातील आर्थिक वडामोडी, आर्थिक जीवन, इत्यादी अंगांच्या संशोधनाची एक नवीन दिशा दाखवून दिली. त्याकरिता त्यांनी ४००० नाण्यांची बारा हजार वजने, अत्यंत बारकाईने घेण्याचे प्रचंड कार्य केले.

त्यांचा इतिहासिविषयक संशोधनाचा व्यापही असाच मोठा होता. मार्क्सवादी पद्धतीने भारताच्या इतिहासाचा अभ्यास करणाऱ्या संशोधकांत प्रो. दामोदर यांचे स्वतंत्र असे स्थान आहे. भारतातील एक थोर विचारवंत डॉ. गंगाधर अधिकारी म्हणतात, "डॉ. कोसंबी यांचे भारतीय इतिहासावरील प्रंथ म्हणजे मार्क्सच्या ऐतिहासिक भौतिक-वादाचा भारतीय इतिहास संशोधनात केलेला विवेचक प्रयोग होय."

मर्तृहरीच्या शतकत्रयाचा त्यांचा अभ्यासही असाच मौळिक खरूपाचा आहे. अमर-कोशातीळ शब्दांचे विवेचन त्यांनी समाजश्मश्रीय पद्धतीने केले. त्यांनी सुभाषित रत्नभांडाराला लिहिलेली प्रस्तावना, आणि ब्राह्मणांच्या गोत्रांविषयी केलेले संशोधनपर लिखाण, असेच मूलगामी खरूपाचे आहे.

१९४६ मध्ये नाविक बंडाच्या वेळी मुंबईत ब्रिटिश सैनिकांनी मुंबईतील बऱ्याच

नागरिकांची हत्या केली. त्या वेळी प्रो. दामोद्र यांनी नागरिकांस मारण्यासाठी सैनिकांनी आपत्या वंदुकीत्न वापरलेल्या गोळ्यांचे संशोधन करून, त्या डमडम गोळ्यांपेक्षाही प्राणघातक होत्या हे सप्रमाण दाखवून दिले. त्यांनी त्यावर लिहिलेला रिपोर्ट बराच गाजला; आणि त्यामुळे ब्रिटिश साम्राज्यवाद्यांची अब्रू चव्हाट्यावर आली.

त्यांचा भारताविषयीचा अभिमान फार मोठा होता. पाश्चाच्य देशांत्न त्यांना नोकरीची आमंत्रणे येत असत. या आमंत्रणांत्न फार मोठ्या पगाराचे आमिषही असे. पण त्यांनी त्या स्वीकारख्या नाहीत. पण भारतात मात्र ते मार्क्सवादी असख्यामुळे त्यांची उपेक्षाच झाळी! रशियात आणि अमेरिकेतही त्यांचा आदर करण्यात आळा. शिकागो विद्यापीठाने आणि चीन येथील अशाच प्रमुख संस्थेने, त्यांस 'विहिजिटिंग प्रोफेसर' नेमले होते.

त्यांचे अकाली निधन २९ जून १९६६ रोजी झाले. त्यापूर्वी काही थोडाच काळ ते आपस्या अध्यापनकार्यातृन निवृत्त झाले होते. त्यांनी संशोधनाच्या आणि लेखनाच्या किती तरी नव्या योजना आखून कार्यास सुस्वात केली होती. त्यांच्या कार्याची उज्ज्वलता याच्याचपुढे फार प्रभावीपणे दिसणार होती. पण अशाच वेळी साठी गाठण्यापूर्वीच, त्यांच्यावर काळाचा घाला पडावा हे नियतीचे केवढे निष्टुर चेष्टित!

२६

### महाप्रस्थान

द्योद्धधर्म आणि पाठी भाषा यांचे संशोधन, संवर्धन आणि प्रसार, हे आपले जीवित कार्य ठरवृत त्यानुसार धर्मानंदांनी आपस्या भावी जीवनास ज्या वेळी सुस्वात केळी, त्यां वेळी त्यांचे वय तीस वर्षोपेक्षा जास्त नव्हते. ही त्यांची सुस्वात कळकत्ता येथील 'नॅशनळ कॉळेजातृत ' झाळी. राष्ट्रीय बाण्याची ही संस्था डॉ. रासविहारी धोष, सत्येंद्रनाथ टागोर, अरविंद घोष, यांसारस्या बंगास्यातील त्या वेळच्या मान्यवर पुटाऱ्यांनी अस्तित्वात आणळी होती. ता. १५ ऑगस्ट हा तिचा स्थापन दिन. धर्मानंदांच्या कर्मयज्ञास याच दिवसापासून सुस्वात होऊन, त्याचा स्माडा पुढे ३७ वर्षे अखंडपणे चाळू राहिळा.

#### पत्नीसह यात्रा

प्रकृतीच्या अस्वास्थ्यामुळे पडून राहण्याचे सक्तीचे असे अधूनमधून आलेले प्रसंग सोइन दिल्यास, धर्मानंदांनी काही काळ उसंत घेतली, थोडेसे स्वास्थ्य उपभोगले, असा या काळातील एकच प्रसंग, नाही म्हटस्यास सापडतो. अमेरिकेची तिसरी फेरी करून आस्यानंतर त्यांनी आपस्या पत्नीच्या इच्छेस मान देऊन, त्यांच्यासह भारतातील काही स्थळांची यात्रा केली— हा तो प्रसंग! १९२७ च्या ढिसेंबर महिन्यात दक्षिणेतील रामेश्वर, श्रीरंगम् वगैरे; आणि त्याच वर्षाच्या फेन्नुवारी महिन्यात जगन्नाथपुरी, कलकत्ता करीत, उत्तर हिंदुस्थानातील गया, बुद्धगया, काशी, सारनाथ, खाल्हेर, इत्यादी स्थळे पाहून घेतली. यात यात्रा तर झालीच, पण त्याशिवाय या सर्व ठिकाणच्या जुन्या मित्र-मंडळींस मेटण्याचे समाधानही त्यांस लाभले. १

## धर्मानंदांचे आरोग्य

' निवेदना 'तील माहितीकडे लक्ष दिल्यास धर्मानंद लहानपणापास्तच सुदृढ होते असे म्हणता येत नाही. तेरा-चवदा वर्षोचे असतानाचे, छातीत दुल्णे वगैरेसारख्या तक्रारींचे उल्लेख त्यात सापडतात. याचमुळे चिल्ली आणि राहापूर येथील आपले प्राथमिक शिक्षण त्यांस अर्ध्यावरच सोडून द्यावे लगले होते. ज्ञानसंपादनार्थ त्यांनी सात वर्षे अमंती केळी. याही काळात योग्य आहाराच्या अभावीच नव्हे तर वाईट हवा-पाण्याच्या परिणामामुळे ते बच्याच वेळा आजारी पडलेले दिस्त येतात. याशिवाय मधुमेहाचा रोगही त्यांस तरुणपणीच जडला होता. १९१८ साली ते दुसच्यांदा अमेरिकेस गेले. त्या वेळी त्यांचे वय ४०-४२ वर्षोचे होते. ' दिवसांतून पांच-सहा तास संशोधनाच्या कामांत बालवावयाचे, आणि मधुमेहानें तर प्रकृति अशक्त झालेली; अशा रीतीनें शरीरावर ताण पडणें साहिजिक होतें ' या शब्दांत त्या वेळची अमेरिकेतील आपली माहिती संगताना त्यांनी या रोगाचा उल्लेख केला आहे. नंतरच्या काळात हा रोग कह्यात ठेवण्याचा प्रयत्न योग्य आहार, पथ्यपाणी, व्यायाम, आणि योगसाधने, याद्वारा ते सतत करीत आल्याचे दिस्तून येते.

एकंदरीत १९४३ च्या अखेरपर्येत तरी, म्हणजे वयाच्या ६७ व्या वर्षापर्येत, हा त्यांस बङ्लेळा रोग, त्यांच्या कार्यक्षमतेच्या आड आलेळा दिसून येत नाही. १०-१-१९४३ रोजी लिहिलेख्या आपल्या एका पत्रात ते म्हणतांत :

"... पाताळपाण्यास डॉ. सुखठणकर यांच्या बंगल्यावर राहण्याचा विचार होता असें मुळींच नाहीं. त्यांची इच्छा होती. जवळपास दुसरी कुटीहि बांधून देण्यास ते तयार होते. तेथें एकान्त आहे, पण काम काय रे नुसतें इकडे तिकडे फिरावें, ध्यान करावें, व स्वस्थ पद्धन रहावें. अशा प्रकारचें जीवन इतक्यांत आवडण्याजोगें नाहीं. पुस्तकांचा मोह सुटत नाहीं. वाचन जारी आहे. विसुद्धिमगाची टीका अधीं

छापून झाळी. <sup>273</sup>

वर उल्लेखित पाली टीका त्यांनी १०-७-१९४३ रोजी छापून प्रसिद्ध केली. हे काम त्यांनी काशी विद्यापीठात राहून केले होते. हा वेळपर्येत त्यांनी आपल्या प्रकृतीबहल विशेष अशी तक्रार केलेली दिसून येत नाही. तसेच त्यांची कार्यक्षमता आणि उत्साह पूर्ववत असल्याचे दिसून येते. पण यानंतर एकाएकी काही थोड्या महिन्यांच्या आतच त्यांस शक्तिकेकल्य प्राप्त शाल्याचे खालील दोन पत्रांतील मजकुरावरून दिसून येते. ता. १६-३-१९४४ च्या पत्रात ते म्हणतात:

" ... मी १८ नन्हेंबरला (सारनाथला) राहण्यास आलों.... येत्या २६ तारखेस इंदूरास जाईन. डॉ. मुखठणकरांचा आग्रह आहेच... इकडे फार अडचण आहे असे नाहीं. पण उन्हाळा अतिशय तीव्र व थंडी कडक असस्यामुळें येथस्यां-पेक्षां इंदूर बरें वाटतें. दुसरें येथं माझी प्रसिद्धि होत चाल्ली आहे. चिनी विद्यार्थी देखील संस्कृत व पालि शिकण्याच्या उद्देशानें येतात व फारच आग्रह करतात. त्यांना नकार देणें जिवावर येतें. सध्यां एका चिनी विद्यार्थीला लघुकोमुदी शिकवितों व एका इंग्रज बाईनें केलेलें मुत्तिपाताचें भाषांतर तपासतों. हीं कामें पूर्वी गोड वाटत असत. पण आतां शांति गोड वाटते. हा वार्षक्याचा परिणाम असावा. कांहीं असो, आतां एकान्त बरा वाटूं लागला आहे व त्यासाठीं मला अत्यंत प्रिय असलेली त्रिपिटकाचीं पुस्तकेंहि सोडून जाण्यास तयार झालों आहें. पण जर इंदुरास तशी एकान्त जागा मिळाली नाहीं, तर दुसरीकडे मिळेपर्येत येथं राहणें प्राप्त होईल. जर इंदुरास जागा मिळाली तर मी एप्रिलच्या १६ तारखेच्या आंत इकडे येऊन पुस्तकांची व्यवस्था लावीन, व बाकी अस्पस्वस्य सामान घेऊन राहण्यास तिकडे जाईन. " ४

यानंतरच्या ता. ६-४-१९४४ च्या पत्रात ते म्हणतात:

"मी येथून (इंदूरहून) येत्या रिववारी परत सारनाथला जाणार आहे. सारनाथला असतांना अध्यापनासाठीं लोक आग्रह करतात, व तो माझ्यांनें मोडवत नाहीं. परंतु अध्यापनांत आतां आनंद वाटत नाही. शांति वरी वाटते. डॉ. सुख्टणकर येथून १५ मैलांवर पाताळपाणी स्टेशनावर राहतात. त्यांच्या वराजवळ कुटी आहे...तेव्हां परत बनारसला जाऊन पुस्तकाची व्यवस्था लावीन व ह्या महिन्याअखेर पाताळपाण्यास येईन. आतां पुस्तकाचा मोह सुटत चालला आहे."

१,२ ' खुळासा ': प्रकाश साप्ताहिक, प्र. १० वे, १७ एप्रिल १९३८; प्र. ७ वे, २० मार्च १९३८.

३. विष्णु रा. नाईक यांस पाठवलेले पत्र. 'पातळपाणी ' हे इंदूरपासून काही अंतरावर असलेले गाव. या ठिकाणी धर्मानंदांचे मित्र डॉ. वा. थ. सुखठणकर यांचा बंगला होता.

४,५. विष्णु रा. नाईक यांस सारनाथ आणि इंदूरहून लिहिलेल्या पत्रांतील वरील मजकूर आहे.

आपणास प्राप्त झालेल्या क्षीणतेचे कारण 'वार्षक्य ' असे धर्मानंदांनी वरील पत्रात दिलेले आहे. हे कारण सयुक्तिक वाटण्याइतके त्यांचे वय झाले होते यात शंका नाही. पण 'स्वस्थ पद्धन रहावें अशा प्रकारचें जीवन इतक्यांत आवडण्याजोगें नाहीं; पुस्तकांचा मोह सुटत नाहीं. ' असे म्हणणाच्या धर्मानंदांवर नंतर अगदी अल्प काळातच, 'पुस्तकांचा मोह आतां सुटत चालला आहे; आता शांति बरी वाटते, ' असे म्हणण्याची पाळी थेते, तेव्ह वार्षक्यापेक्षाही, कित्येक वर्षे आतत्या आत कुरतजीत असलेल्या त्यांच्या मधु-मेहाच्या रोगाने उचल खाल्ल्याचा हा प्रताप आहे, असे म्हणणे जास्त सयुक्तिक वाटते. वार्षक्याचे शरीरावरील परिणाम सर्वसाधारणपणे आस्ते आस्तेच दिसू लागतात. नंतरच्या काळात अंगास कंड येणाऱ्या तीत्र व्याधीला जे तोंड द्यावे लागले, ते मधुमेहाचेच एक लक्षण असल्याचे वैद्यकशास्त्र सागते.

#### निरवानिरव

अशी ही पीडा कथी तीव तर कथी सौम्य स्वरूपात सहन करीत १९४७ च्या सुरुवाती-पर्येत आपली कर्तव्ये पार पाडीत ते राहिले, याचे श्रेय त्यांच्या अचाट मनोबलास दावे लागेल. त्यांचे पुण्या-सुंबईस आणि बेगलोर, साबरमती, अहमदाबाद, या ठिकाणी जाणे-येणे चालूच होते. एका बाजूने त्यांनी काशीविद्यापीठात येऊन रहावे म्हणून आचार्य नरेंद्र देव आणि श्रीप्रकाश दे यांचा आग्रह चालूच असे. महात्माजींनाही त्यांनी सेवा-ग्रामास येऊन रहावे असे वाटत असे. या काळात प्रकृतीच्या स्वास्थ्याकरिता गरज असलेले पथ्यपाणी आणि औषश्रीपचार ते करीत असत. पण त्याकरिता कोणत्याही एका ठिकाणी ते काही काळ पद्भन राहिलेले दिसून येत नाही. ता. ३-३-१९४५ च्या विष्णु नाईक यांस लिहिलेल्या एका पत्रात, "मी बेगळुराहून जोग धबधच्याच्या गांवीं गेलों होतों. तेथील हवापाण्यानें माझी प्रकृति विषडली, अंगाला फार खाज येते व रात्रीं झोप येत नाहीं. पुष्कळ उपाय केले, पण अद्याप गुण नाहीं, ' असे त्यांनी म्हटलेले आहे.

१९४५ सालांपासूनच आंपल्या हातून यापुढे विशेष अशी कामगिरी होणार नाही याची जाणीव त्यांस होऊ लागली होती. इहलोकचा निरोप घेण्याच्या तयारीस ते या वेळ-पासून लागले होते, असेही दिसून येते. आपल्या ता. १-४-१९४५ च्या पुण्याहून लिहिलेल्या पत्रांत ते म्हणतात:

" ... येथे माझी व्यवस्था ठीक आहे. हवाहि फार वाईट नाहीं. दोन आठवडे पथ्यावर आहे. पहिला आठवडा दुधावर राहिलों; नंतर तीन दिवस फळांवर; व आतां थोडी गन्हाची दशमी खातों. ह्या प्रयोगांनीं बराच गुण आहे. खाज कमी झाछी असून रात्रीं झोंपहि येते.

"अहमदाबादळा व्हर्न्यांकुळर सोसायटी नांवाची संस्था आहे. तिच्यांत संस्कृत, प्राकृत, वगैरे भाषा एम्. ए. च्या विद्यार्थ्योस शिक्वितात, व पीएच्. डी. च्या विद्यार्थ्योस संशोधनार्थ मदत देण्यांत येते. ह्या संस्थेनें थोड्या दिवसांमांगें मळा पाळि भाषेचा मानाई अध्यापक (ऑनररी प्रोफेसर) नेमळें आहे, आणि ती जागा मीं स्वीकारळी आहे. आतां अहमदाबादेस कधीं जावें हें अद्यापि नक्की नाहीं. तेथें शिक्षणाचें काम जूनच्या २० तारखेस सुरू होतें अशी माझी समजूत आहे. परंतु त्यापूर्वी गेळों तरी राहण्यासवरण्याची व्यवस्था आहेच, व जरुरीचें सर्व वाड्यय तेथल्या तेथेंच मिळेळ. येथें 'मांडारकर इन्स्टिट्यूट 'मध्येंहि सर्व वाड्यय आहेच; एण निर्वाहाची सोय नाहीं, आणि चि. बाबावर माझा बोजा टाकतां येत नाहीं. याचसाठीं अहमदाबादची जागा स्वीकारळी आहे.

"दुसरें एक कारण झालें तें असें— सध्याच्या दुखण्यानें देहाचा भरंवसा वाटेनासा झाला. कांहीं असाध्य रोग जडला किंवा हाच असाध्य झाला, तर कसें करावें हा प्रश्न तीत्रणणें पुढें थेऊं लागला, व त्याला एकच उत्तर मिळूं लागलें कीं, अशा प्रसंगी रेंगाळत न पडतां प्रायोपवेशनानें प्राण सोडाचा. पण त्याला पुणें किंवा बैंगळूर उपयोगाचें नाहीं; गुजराथच अनुकृल आहे. तेथें जैन लोकांत अद्यापि ही पद्धति वाखाणली जाते व ते लोक ह्या कामीं आड न येतां मदतच करतील तेव्हां जगलों तर कोणावर भार न घालतां विद्यार्थ्योना थोडीबहुत मदत करीन, मरावयाचें तर सुखानें मरेन, अशा विचारानें ती जागा स्वीकारली.

"... गेल्या तीन महिन्यांत मला फार त्रास सोसावा लागला. रात्रीं लाज यावयाची व झोंप येईना. तथापि डोकें शांत राहिलें. जगांत सुलापेक्षां दुःल जास्त याची जाणीव मला कधींच होऊन चुकली आहे. आणि मनस्तापानें तें दुःल आणखी वादवणें कधींच योग्य होणार नाहीं. ह्या विचारानें मनाचें समाधान दळूं दिलें नाहीं. तुम्हांलाहि माझी विनंती आहे कीं, मनाचें समाधान सोहूं नका. आली ऊर्मि सारें। तुका म्हणे थोडें आहे."

वरीछ पत्र त्यांनी विष्णु रा. नाईक यांस लिहिले होते, हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही. नाईक हे त्यांचे नातलग तर होतेच, पण त्याशिवाय फार निकटचे असे मित्रही होते. त्यांचा पत्रव्यवहार अधूनमधून चाले. धर्मानंदांनी नाईक यांस लिहिलेली जी काही पत्रे आम्हांस मिळू शकली त्यांपैकी वरील पत्र शेवटचे आहे. यानंतर चार-पाच महिन्यांतच, म्हणजे १९४५ च्या सप्टेंबर महिन्याच्या सुख्वातीस नाईक यांचे निधन

६. हे, पं. जवारलाल नेहरू यांचे सहकारी आणि उत्तर प्रदेशातील एक कॉंग्रेस पुढारी. त्यांचे वडील डॉ. भगवानदास हें काशी विद्यापीठाच्या संस्थापकांपैकी एक, आणि विश्वस्त होते. त्यांच्यानंतर श्रीप्रकाश, नरेंद्र देव, यांनी ही कामगिरी पुढे चालवली. ते महाराष्ट्र राज्यांचे राज्यपालही झाले होते.

७. धर्मानंदांच्या चिरंजिवांचे नाव दामोदर असे होते. पण वरातील सर्व मंडळी त्यास 'बाबा 'म्हणत असत.

झाले. या चार-पाच महिन्यांत त्यांचा आणली काही थोडा पत्रव्यवहार झालाही असेल. नाईक यांस ७-१०-१९४५ रोजी धर्मानंदांच्या चिरंजिवांनी (दामोदर) पाठवलेले एक पत्र आमन्या संग्रही आहे. त्यात ते नाईक यांस कळवतात की, "आपलें पत्र मला काल रात्रीं मिळालें. ती. बापू (धर्मानंद) बनारसला परत गेले. त्यांचा प्रवास बेंगळूर-पर्येत झाला होता, व जातांना आणि येतांना सुद्धां ते बेळगावास उतरले होते. तथापि सध्यां प्रवासाची दगदग फार होत असल्यामुळें ते गोव्यास येक शकले नाहींत."

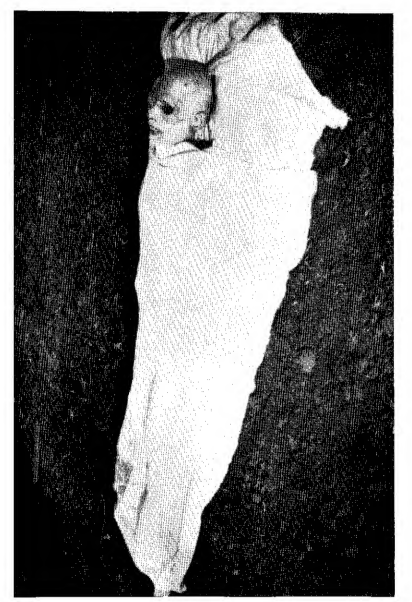
आपस्या ७ ऑक्टोबरच्या बरील पत्रात नाईक यांचे पत्र 'काल' म्हणजे सहा ऑक्टोबरला आपणास मिळाले, असे दामोदर यांनी लिहिले आहे. यावरून नाईक यांनी आपत्या निधनापूर्वी लिहिलेले पत्र फार उशिरा पुण्यास पोचले यात शंकाच नाही. याला कारण आहे. या पत्राच्या लखोट्यावर Opened By Examiner असा शिक्का आहे. यावरून युद्धकाळात पत्रे तपासण्याची (Censor) पद्धत होती, ती १९४५ मध्येही चालू होती, हे उबड होते. यामुळे कित्येक वेळा पत्रे मिळण्यास विलंब होई. अशा स्थितीत दामोदर यास नाईक यांच्या निधनाची वार्ता ऑक्टोबरपर्येत कळली नसस्यास आश्चर्य नाही.

आता वरील पत्रावरून धर्मानंद पुण्याहून मध्ये कोठे न थांबता सरळ बनारसला गेले असा समज होतो. पण या वेळी ते बनारसला जाण्यापूर्वी सुंबईत काही दिवस थांबले होते. त्यांचे जामात डॉ. प्रसाद आणि कन्या, यांच्याकडे त्यांचा मुक्काम होता. मुंबई-तील 'धि गोवा हिंदु असोसिएशन ' या संस्थेने नाईक यांच्या निधनाबद्दल दुःख व्यक्त करण्याकरिता जाहीर सभा घेण्याचे ठरवले होते. त्या सभेचे अध्यस्थान स्वीकारण्याची धर्मानंदांना विनंती करण्यासाठी अ. का. प्रियोळकरांबरोबर प्रस्तुत लेखकाने डॉ. प्रसाद यांच्या बरी जाऊन त्यांची भेट घेतल्याचे आठवते. ही सभा ता. २३ सप्टेंबर १९४५ रोजी भरली. या प्रसंगी अध्यक्षस्थानावरून केलेल्या भाषणातून " जगे अवज्ञाची करावी! संबंधी सोयची न धरावी। एसी जीवी। चाड बहु॥" ह्या ओवीने धर्मानंदांनी आपल्या मनाची स्थिती व्यक्त केली. ' जवळ जवळ सत्तर वर्षे हवा तसा राबवून घेतलेल्या आपल्या देहाची आता मोकळींक केली पाहिजे हे विचार त्यांच्या मनात या काळात घोळत होते, हे वेगळे सांगण्याची गरज नाही. हे त्यांचे विचार १९४६ सालपर्यंत ठाम झाले आणि त्या मार्गाने हाल्चालीस त्यांनी सुक्वात केली.

## मारणांतिक सल्लेखना-व्रत

'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म 'या आपल्या ग्रंथात धर्मानंदांनी पार्श्वनाथाच्या 'मारणांतिक सल्लेखनाचा 'योडासा ऊहापोइ केळा आहे. जैन धर्मीयांची जी अनेक

८. घि गोवा हिंदु असोसिएशनचा १९४५ साठचा अहवाल, आणि भाई देसाई स्मारक ग्रंथ, पान ४०७.



व्रते आहेत त्यांपैकीच हे एक व्रत. त्याचा अर्थ प्रायोपवेशन अथवा आमरण उपवास असा होतो.

असाध्य व्याधीमुळे किंवा जरेमुळे शरीर दुर्बेल झाले तर जैन साधू नि ग्रहस्थ, महिना महिना उपवास करून प्राण सोडीत. अशी अनेक उदाहरणे जुन्या काळात सापडतात. प्रत्यक्ष पार्श्वनाथाने देखील याच विधीने संमेत शिखरावर देहत्याग केला होता. या व्रताचा समाजाला फायदा काय है धर्मानंदांनी आपल्या मताप्रमाणे पुढील शब्दात सांगितले आहे:

" असाध्य रोगांतून आणि जरेंतून मुक्त होण्यासाठीं हैं व्रत आचरणें सर्वेसाधारण होउन बसकें तर त्यापासून समाजाचा पुष्कळच व्यय वांचेल. आजला अशा रोगप्रत श्रीमंतांवर आणि गरिबांवर समाजाचा पुष्कळ पैसा खर्च होतो. तरी पण अशा लोकांना मारून टाकणें समाजाला शक्य नाहीं. श्रीमंतांचे त्यांच्या घरीं व गरिबांचे हास्पिटलांत हाल चालू ठेवणें भाग पडत आहे. महारोग्यांना तर जबरदस्तीनें समाजापासून दूर करून त्यांच्या पालनपोषणाचा सर्व भार समाजाला ध्यावा लगतो. अशा रोग्यांनी आणि जराजर्जरितांनी अनशन व्रत राजीखुषीनें स्वीकारलें, तर समाजाचा भार हलका होईल, यांत शंका नाहीं; आणि अशीं माणसें समाजांतून लुप्त झालीं तर समाजिह प्रफुल्लित होईल." ९

आत्महत्येचा जवळजवळ प्रत्येक समाज आजपर्येत निषेध करीत आला आहे. जीव घेण्याइतकेच जीव देणे हाही सामाजिक गुन्हा आहे असे मानले जाते. जगातील कायदेही या विरुद्ध आहेत. बरीचशी धर्मशास्त्रेही आत्महत्या करणाऱ्याला मोक्ष मिळत नाही, त्यामुळे त्याची अधोगती होते, असे मानतात.

पण मनुष्य हा केव्हा तरी मरणारच. तेव्हा त्याला स्वेच्छेने बाटेल त्या वेळी मरण्याचा हक्क आहे, आणि असावा, असे म्हणणारे सध्याच्या काळात बरेच दिसून येतात. जुन्या काळातही अशा विचारांचे लोक मुळीच नव्हते असे नाही. एवढेच नव्हे तर अत्यंत असाध्य रोगाने पछाडलेख्या माणसाला, त्याची इच्छा तशी असली तर, [ अथवा तो वयाने लहान असल्यास, त्याच्या पालकांची तशी इच्छा असल्यास] त्या माणसाला डॉक्टरांनी मरणाचे औषध देऊन त्याची इच्छा पुरी करावी, असे फार गंभीरपणे प्रतिपादन करणारेही दिसून येतात.

काकासाहेब कालेलकरांनी घर्मानंदांनी उपस्थित केलेल्या सल्लेखनाच्या चर्चेत आफ्ले मननीय मत पुढील शब्दांत मांडलेले आहे.

"' तुला आत्महत्या करण्याचा हक्क नाहीं, ' असें म्हणणारा समाज कित्येक गुन्हेगारांना मरणाची शिक्षा ठोठावतोच. यावरून असें अनुमान काढावयास हरकत नाहीं कीं, ज्याला जगण्यांत कांहीं सार उरलें नाहीं असें वाटेल, त्यानें

९. पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म : छे. धर्मानंद कोसंबी, पा. ९८.

केनळ स्वतःच्या अभिप्रायावरून मरणाला कवटाळूं नये. पण याबाबत समाजाची सल्लासमति आणि आशीर्वाद वेऊनच मरणाचा अंगीकार करावा.

"पण व्यक्तिस्वातंत्र्याचा विचार करतांना मनुष्य समाज-परतंत्र आहे किंवा काय याचाही विचार करावा लागेल. घोडा, कुत्रा, गाय वगैरे पाळलेल्या जनावरांना त्यांची अंतिम सेवा म्हणून मरण देण्याचा धर्म आजकाल मान्य केला जातो, आणि कुष्ठ रोगासारख्या व्याधीनें पीडित झालेल्या मनुष्याची परोपरीनें सेवा केल्यानंतर अगदीं शेवटची सेवा म्हणून त्याला मरण देण्याची जवाबदारी सबंध समाजानें स्वीकारावी किंवा नाहीं या विषयाची चर्चा जेथें जवाबदार लोक करीत आहेत, तेथें आमरण अनशनाचा अधिकार विशिष्ट परिस्थितींत देखील मनुष्याला नाहीं असें कुणी म्हणू शकणार नाहीं. कोणत्या परिस्थितींत मनुष्याला तो अधिकार पोंचतो याची चर्चा होणें आवश्यक आहे.

" प्रस्तुत निबंधात धर्मानंद कोसंबींनीं जो विचार मांडला आहे, तो स्वतः अमलांत आणण्याचा प्रयत्न करून त्यांनीं या चर्चेला जिवंतपणा आणला आहे. समाजानें केव्हां तरी या प्रश्नाची सांगोपांग चर्चा केलीच पाहिजे. चातुर्याम हा जसा सामाजिक जीवनधर्म आहे, त्याचप्रमाणें संब्लेखन हा सामाजिक मरणधर्म आहे. दोन्ही मिळून ब्यापक समाजधर्म होतो. " १०

अनशनवताचे समर्थन करताना धर्मानंदांनी मांडलेले विचार मागे आलेच आहेत. त्यांतील प्रमुख मुद्दचाकडे वाचकांनी लक्ष देणे अगत्याचे आहे. ते ह्या प्रश्नाकडे एकंदरीत लप्युक्ततावादी दृष्टिकोणाने पहात होते. मनुष्य हा समाजाचा एक घटक आहे. समाजाच्या संवर्धनास, प्रगतीस त्याचा उपयोग झाला पाहिजे. मिळालेला जन्म त्यांने जास्तीत जास्त आश्चयपूर्ण करून मानवी जीवन फुलविण्यात त्याचा उपयोग केला पाहिजे. हे ज्या वेळी अशक्य होते, त्याची उपयुक्तता ज्या वेळी नष्ट होते, त्या वेळी त्याचे अस्तित्व समाजास बाधक ठरते. त्याचे आपले निस्पयोगी जीवन चालू ठेवल्याने पैशांचा, कष्टांचा आणि वेळेचा, वृथा व्यय होऊन समाजाचे नुकसान होते. ह्या गोष्टी समाजाच्या अन्य-रीत्या कारणी लागल्या तर तो प्रफुल्लिटत ठेवण्यास त्यांचा उपयोग होतो. आणि म्हणूनच आपली उपयुक्तता संपताच देहत्याग करून समाजावरील आपला भार कमी करणे सस्क्रत्य ठरते.—हे आहे धर्मानंदांच्या संस्लेखनाबावतच्या विचारसरणीचे सार!

संल्लेखनाचा पहिला प्रयत्न

१९४६ साळ उजाडेपर्येत आपत्या प्रकृतीत मुधारणा होणे शक्य नाही याची जाणीव धर्मानंदांना होऊन चुकली होती. तेव्हा त्यांनी शेवटी पार्श्वनाथाचे अनुकरण करून संख्येखनाद्वारा जीवनमुक्त होण्याचा संकत्य केला. आणि हे व्रत संयुक्त प्रांतात जाऊन आचरणात आणावे असेही ठरविले. <sup>99</sup>

वास्तिवक, १९४५ च्या एका पत्रात १६ गरज भासस्यास गुजरात प्रांतात राहून आपण हे व्रत आचरणात आणणार असस्याचे त्यांनी ध्वनित केले होते. पुणे, बॅगलोर-पेक्षा गुजरात प्रांत अशा कार्यास श्रेयस्कर आहे, कारण तेथील जैन लोकांत संस्लेखन पद्धती प्रचलित आहे, आणि त्यामुळे ते लोक अशा कार्यास सहानुभूती दाखनतात, असे त्यांचे त्या वेळचे म्हणणे होते. तथापि गुजरात प्रांतात न जाता शेवटी त्यांनी संयुक्त प्रांत का निवडला, याचा अंदाज त्यांच्या पृढील शब्दावरून करता येतो.

"आजकाल देखील जैन साधु आणि ग्रहस्य ह्या त्रताचा क्वचित् उपयोग करतात; पण त्याला एक विलक्षण स्वरूप प्राप्त झाले आहे. कोणी एका साधूनें किंवा ग्रहस्थानें ह्या त्रताला आरंभ केला आहे, असें समजल्याबरोबर शेंकडों जैन लोक त्याच्या दर्शनाला येतात, व त्यायोगें अशा प्रसंगीं त्या त्रतस्थाला जी शांति पाहिजे असते, ती मुळींच मिळत नाहीं. अर्थात् ह्या त्रताला एवढें महत्त्व देऊन त्याचे देव्हारे माजविणें इष्ट नाहीं. होईल तों अशा व्रतस्थाला शांति मिळूं देणें योग्य आहे." ? 3

गुजरात प्रांतात अशा व्रतस्थाला सहानुभूती दाखवणारी बरीच मंडळी सापडतात ही गोष्ट खरी, पण त्याचबरोबर अशा गोष्टीस त्या ठिकाणी देण्यात वेणारी प्रसिद्धी, आणि तिचा होणारा गाजावाजा, धर्मानंदांना पसंत पडणे मुळीच शक्य नव्हते. ते शांतीचे आणि एकान्तवासाचे भोक्ते होते. याचकरिता त्यांनी गुजरात प्रांताऐवजी संयुक्तप्रांत निवडला असला पाहिजे. ते प्रसिद्धिविन्सुख किती होते हे आएण मागे पाहिलेच आहे.

संयुक्त प्रांताच्या उत्तर टोकास गोरखपूर जिल्हा आहे. त्या जिल्ह्यातील दोहरी घाट

१०. 'पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म 'या धर्मानंदांच्या ग्रंथास काकासाहेब कालेल-करांनी 'खरा समाजधर्म 'या शीर्षकाखाली एक प्रास्ताविक जोडलेले आहे. त्यात पान १३.

११. या पहिल्या प्रयत्नाची माहिती, भिक्षू धर्मरक्षित, प्रिन्सिपाल, 'महाबोधी कॉलेज,' सारनाथ, आणि सेवाग्राम येथील गांधी-आश्रमाचे माजी व्यवस्थापक बलवन्त- सिंह, जयपूर, यांच्याकडून पत्रद्वारे, आणि गुजरात विद्यापीठातील धर्मानंदांचे एकवेळचे सहाध्यापक गंडित वेचरदास दोशी, अहमदाबाद, यांच्याकडून प्रत्यक्ष भेटीत मिळाली-

१२. ता. १-४-१९४५ रोजी विष्णु रा. नाईक यांस लिहिलेले पत्र.

१३. पार्श्वनाथाचा चातुर्याम धर्म : छे. धर्मानंद कोसंबी, पा. ९८.

येथील बाबा राष्ट्रवदास <sup>9 ४</sup> हे चालवीत असलेला गांधी-आश्रम धर्मानंदांनी आपल्या या व्रताकरिता निवडला. तो नक्की करण्यात धर्मानंदांनी आपत्या दृष्टीने जरी फार काळजी घेतली होती, तरी ती बातमी बाहेर फुटल्याशिवाय राहिली नाही. बाबा राधवदास हे धर्मानंदांचे जुने स्नेही. पण ते ही बातमी गुप्त टेवणे शक्यच नव्हते. धर्मानंदांनी उपोषणास सुरुवात करताच बाबांनी पत्राद्वारे ही बातमी नवखालीस महात्माजींना कळविली. ही बातमी दुसऱ्या बाजूने अहमदाबादलाही जाऊन पोचली. वरील आश्रमात चैतन्य नावाचे एक सेवेकरी होते. त्यांनी अहमदाबाद येथील गुजरात विद्यापीठात एके काळी धर्मानंदांचे सहकारी असलेले जैन पंडित बेचरदास दोशी, यांस ही बातमी पत्रहारे कळवली. त्यांनी ती गांधीबादी कार्यकर्ते आणि धर्मानंदांचे स्नेही केदारनाथजी यांच्या कानावर बातली. किशोरीलाल हे गुजरात विद्यापीठाचे महामात्र होते. त्या वेळेपासून धर्मानंदांचे त्यांच्याशी फार सलोख्याचे असे संबंध होते. धर्मानंद त्यांच्या मताचा किती आदर करीत याची जाणीव केदारनाथजी यांस होती. त्यांनी बारडोलीस पत्र पाठवून ही बातमी महारूवाला यांना कळवली. एका बाजूने महात्मार्जीची तार धर्मानंदांना गेली, तर दुसऱ्या बाजूने मशरूबाला यांनी उपवास सोडण्याचा आग्रह करून तार पाठवली. महात्माजींनी तर डपवास बंद करून सेवाग्रामास येण्याची त्यांस आज्ञा केली होती. ही महास्मार्जींची आज्ञा धर्मानंदांना मोडणे शक्यच नव्हते.

धर्मानंद १९४५ च्या अखेरपैयेत मुंबईत होते असे म्हणता येईल. त्यापूर्वी बैंगलोर आणि पुणे येथे अनुक्रमे पत्नी आणि मुल्मा यांच्या सहवासात काही दिवस राहून ते मुंबईस परतले होते. येताना वाटेत काही दिवस बेळ्गाव येथे असलेले पु. मं. लाड १५ यांस ते करीत असलेल्या पाली भाषेच्या अभ्यासात त्यांनी मार्गदर्शन केले होते. पण ह्या सर्व गोष्टी चालू असताना आपत्या मनातील विचाराचा आणि केलेल्या निश्चयाचा थांगपत्ता त्यांनी कोणालाही लागू दिला नव्हता. पण शेवटी उत्तर प्रदेशात गेल्यानंतर तेथे केलेल्या उपोणणाच्या प्रयत्नाचा गाजावाजा हा झालाच! साहजिकच ही बातमी धरच्या मंडळींसही समजली. पण त्याचवरोबर महात्माजींच्या सांगण्यानुसार त्यांनी उपोषण सोडले असून, ते सेवाग्रामास येणार आहेत, आणि तेथे योग्य ते उपचार करून घेणार आहेत, हेही कळून आल्याने त्यांस हायसे वाटले!

उत्तर प्रदेशात्न परतल्यावर नि सेवाग्रामास जाण्यापूर्वी त्यांनी काही दिवस मुंबईत

आपल्या मुलीकडे— सौ. माणिक प्रसाद यांच्याकडे सुक्काम केला. येथे सुस्वातीस काही दिवस त्यांची प्रकृती बरी राहिली, पण नंतर पाठीवरील नायख्यासारख्या झालेल्या कात-डीच्या रोगाने त्यांस त्रास देण्यास सुक्वात केली. प्रा. अ. ना. चिखलीकर यांच्याकडून जळवा<sup>९ ६</sup> आणुन वेऊन त्यांनी स्वतःच त्या पाठीवर लावल्या. या जपायाने त्यांचा हा रोग बराच कमी झाला. यानंतर ते बेंगलोरास जाऊन आपल्या पत्नीस भेटून चारच दिवसांनी परत आले.

त्या वेळी त्यांच्या पत्नी सौ. माणिक यांच्या दोन मुलांसह बेंगलोरास होत्या. त्या प्रसंगी ते आपस्या पत्नीकडे फार प्रेमळपणे वागले. आपस्यामुळे त्यांना आयुष्यात बरेच कष्ट सहन करावे लागले याचा उल्लेख करून, त्याबद्दल क्षमाही मागितली. आणि काही झाले तरी आपला मुलगा चांगला उतरला, विद्वान झाला, मुली सुखात संसार करीत आहेत ही समाधानाची गोष्ट आहे, असेही उद्गार काढले. त्यांची ही नेहमीचीच वृत्ती आहे असे समजूत त्यांच्या पत्नीने त्यांचे हे म्हणणे हसण्यावारी नेऊन, झालेले कष्ट त्या केव्हाच विसरत्या असून, आता आपण पूर्ण सुखी असत्याचे धर्मानंदांना सांगितले. तेथून निघण्यापूर्वी आपले नको असलेले कपडे वगैरे त्यवस्थित घड्या करून तेथेच त्यांनी ठेवून दिले. ही त्यांची सर्वच वागणूक थोडीशी विचित्र असे जरी त्यांच्या पत्नीस वाटले, तरी ते आपली शेवटचा निरोप वेत आहेत याची कल्पना त्यांस येणे शक्यच नव्हते. सेवा-ग्रामास राहन उपचार वगैरे करून वेऊन ते बरे होतील, असे त्यांसही वाटत होते. १०

सेवाप्रामास जाण्याच्या वेळी कळकत्ता मेळचे तिकीट आणून देण्याचे काम प्रा. चिखलीकर यांनीच केळे होते. स्टेशनवर त्यांस पोचवण्यासही तेच गेळे होते. एवढेच नव्हे, तर त्यांच्या या मुक्कामात संध्याकाळी फिरावयास वगैरे जाण्याच्या वेळी बऱ्याच वेळा तेच बरोबर असत. बऱ्याच गोष्टींची चर्चा ते प्रा. चिखलीकरांकडे करीत. पण त्यांनाही आपत्या पुढील वेताची कल्पना त्यांनी लागू दिली नाही.

### काही चुकीचे समज

त्यांनी आचरणात आण्णलेख्या संब्लेखनाच्या उद्देशाबाबत काही शंका नि चुकीचे समज उत्पन्न झाल्याचे दिसून येतात. त्यांचा या ठिकाणी उलगडा करणे आवश्यक वाटते. इंद्रायणी सावकार यांनी काही वर्षोमागे धर्मानंदांवर लिहिलेल्या एका लेखात, त्यांस

१४. हे सन्तवृत्तीचे गांधीवादी कार्यकर्ते होते. ते मूळचे महाराष्ट्रातले असे म्हणतात. पण त्यांनी उत्तर-प्रदेश हे क्षेत्र आपत्या कार्याकरिता निवडले होते. शेवटच्या काळात विनोबांच्या भूदानकार्यातही त्यांनी भाग वेतला होता.

१५. हे त्या वेळी बेळगावास डिस्ट्रिक्ट जज्जाच्या हुद्द्यावर होते. त्यांनी ऑक्सफर्ड येथे असताना पार्टी भाषेचा थोडा अभ्यास केळा होता. तो बाढविण्याच्या कामी धर्मानंद येता जाताना तेथे राहून त्यांस मदत करीत असत.

१६. यास जळू, जळूका, असेही म्हणतात. हा एक जळजंत् अस्त तो कातडीळा दंश करून त्यातीळ रक्त शोषून घेतो. शरीरातीळ अगुद्ध रक्त काद्धन टाकण्यासाठी त्याचा उपयोग त्या काळात करीत असत. प्रा. चिखळीकर हे मूळचे गोमन्तकातीळ चिखळी गावचे. त्यांचा धर्मानंदांशी आणि घरातीळ सर्व मंटळींशी कार घरोज्याचे असे संबंध होते.

१७. धर्मानंदांच्या निधनानंतर प्रा. चिखलीकर त्यांच्या परनीस गोव्यात मेटले त्या वेळी त्यांनी ही माहिती दिखी.

झालेल्या व्याधीच्या संदर्भाने, "शरीरास पुरेशीं जीवनसत्त्वें न मिळाल्यास अशी खाज येते असे वाच्ह्याचे आठवते. परंतु त्या वेळीं यावर उपाययोजना नव्हती कीं धर्मानंदांना उपाय करून घेण्याचे नव्हते, हें कळत नाहीं ", अशी शंका व्यक्त केळी आहे. १८ बौद्ध मिश्च डॉ. आनंद कोत्सल्यायन १८ यांनीही प्रस्तुत लेखकाशी याच विषयावर बोळताना, "जो रोगी निरोगी होण्याची इच्छा करीत नाहीं, त्याला डॉक्टर काय करील १ " अशा अर्थाचे उद्गार काढले होते. उलट एका जैन पंडिताने धर्मानंदांचा देहत्याग मोक्षप्राप्ती-करिता होता, कारण, त्यांच्या मनावर जैन धर्माचा बराच प्रभाव पडला होता, असे प्रतिपादन केळे होते. आणि या प्रतिपादनाचे तेथे हजर असळेल्या दुसऱ्या एका जैन पंडिताने समर्थन करताना, जैन धर्मात उपोषणाचे जे अनेक उद्देश सांगितले आहेत, त्यांत 'पापांचे परिमार्जन करण्यासाठी आणि परमेश्वराने त्याबद्दल क्षमा कराची यासाठी हाही उद्देश संल्लेखनाचा असल्याचे, प्रस्तुत लेखकास समजावून सांगितले. काकासाहेब कालेलकरांनी या प्रक्षावर लिहिताना, "एकदा जगण्याची वृत्ति जी त्यांनीं मार्गे खेचळी ती पुन्हां दृढ होईना, आणि त्यामुळें त्यांचा देहान्त झाला," असे आपळे मत दिले आहे. रें

धर्मानंद सेवाग्रामास जाताना या वेळी काही दिवस वर्धा येथे राहिले होते. त्या वेळी तेथील त्यांची व्यवस्था करण्यासाठी कमलनयन बजाज यांनी आवत्या धाकट्या भावास तेथे पाठवले होते. कमलनयन यांच्या भावाच्या भेटीबह्ल आनंद व्यक्त करून धर्मानंद त्यास म्हणाले:

" बापू का आदेश है। उपवास तो मैंने तोड दिया, परंतु इस शरीरमें अब कुछ रहा नहीं है। पानी भी मुझको मुष्किलसे पचता है। ऐसी परिस्थितिमें देहको टिकानेके प्रयत्नमें लोगोंकी सेवाओंका भार और अधिक शारीरिक यातना को अलावा विशेष लाभ नहीं होता है। फिर भी बापूका आदेश तो है ना १ मेरे लिये वही सर्वस्य है और उतनाहि काफी।"

वरील उद्गार कमलनयन बजाज यांनी धर्मानंदांवर लिहिलेल्या एका लेखातील आहेत. २१ धर्मानंद सेवाग्रामास स्थायिक झाल्यानंतर स्वतः त्यांनी त्यांची दोन-तीन वेळा भेट घेतली होती. तिसऱ्या भेटीची माहिती त्यांनी वरील आपल्या लेखात दिली आहे. ती धर्मानंदांच्या शारीरिक तशीच मानसिक स्थितीची कल्पना करून देणारी असल्यामुळे, ती येथे देणे योग्य होईल. बजाज म्हणतात:

"मी त्यांना (धर्मानंदांना) भेटावयाला गेलों. माझ्याबरोबर माझी आत्या आणि तिचीं मुलें होतीं. मुख्वातीला धर्मानंदाजींनीं विद्यापीठांतल्या सगळ्या आठवणी काढल्या, आणि ते सद्गदित झाले. मला आनंद आणि आश्चर्य वाटत असतांना देखील थोडा रागिह आला. देहाचा मोहिह सोडला आहे अशा या प्रसंगीं त्यांनीं असल्या कुछक आठवणी कां काढाव्या आणि त्यांना सद्गदित होण्याची गरंज कां वाटावी में त्यांना तसें म्हटलेंहि. 'तुम्ही असे उपकार मानून वेंऊं लागलांत तर मला वाईट वाटणार नाहीं का शिवाय तुमन्या सेवेंत मला जो आनंद मिळाला तो हिराबून वेण्याचा तरी तुम्हांला काय अधिकार शिमीं विचारलें, आणि आमचें असे प्रेमाचें मांडण मुख् झालें. धर्मानंदजी हंसले आणि म्हणालें; तुझी मांडण्याची वृत्ति कांहीं अजून गेली नाहीं आणि तृं विद्यापीठांत होतास तसाच राहिला आहेस हें पाहून मला आनंद होतो. त्यानंतर विडलांची (जम्नालाल बजाज) यांची आठवण काढून ते गहिंवरले. त्यांनी स्वतःला आवरण्याचा प्रयत्नहि केला नाहीं. त्यांच्या शांत मुद्रेवरून आनंदाचा अश्रुप्रवाह एकसारखा फुटून वाहूं लागला. जवळ बसलेली सर्वच मंडळी गहिंवरून गेली. आम्हा कोणाला आमरणान्त ही घटना विसरणें शक्य नाहीं.

"माझ्या आत्यांना माझा स्वभाव माहीत होता. त्यांना वाटलें, माझ्या भांडणामुळेंच धर्मानंदर्जीना हा त्रास झाला. त्यांनी मला एका बाजूला नेलें आणि त्या
मला रागें भरत्या. त्यानंतर चांगलीं दहा मिनिटें स्तब्धतेंत गेलीं. कुणाच्याहि
तोंहून शब्द फुटेना. धर्मानंदांच्या चरणीं अर्पण करण्याकरितां मीं घरून निवतांना
हजार रुपये घेतले होते. त्याविषयीं बोलण्याचा कित्येकदा प्रयत्न केला, पण कांहीं
केल्या बोल फुटेना. एक-दोनदा बोलण्याचा प्रयत्न केला, पण तो विष्कल झाला.
रोवटीं तें शांत वातावरण धर्मानंदांनींच आपत्या गंभीर आवाजानें मोडलें. ते
महणाले, "कमलनयन, आज मैंने तुमको खास कारणसे बुलाया है। तुम्हे माल्यम
है कि मेरे शरीरमें कुल रहा नहीं! बापू के आजासे मैं यहां आया। आप सब
लोगोंका प्रेम भाजन और कृपापात्र मैं हूं। फिरभी आश्रमवासियोंकी कहां तक
सेवा का भार मैं उठावू ? इसका विचार मुझको कष्ट देता है। उसकी उठाने
की बार भी मुझे कोई लाभ नहीं दिखाई देता। ईश्वरकी यहि इच्ला माल्य

१८. महाराष्ट्र टाईम्स, ५-११-१९७२.

१९. यांचा, धर्मानंद यांच्याशी ते विलेपालें येथील सत्याग्रह-छावणीचे प्रमुख होते त्या वेळेपासूनचा परिचय. सारनाथ येथे काही काळ धर्मानंदांकडे पाली भाषेचा अभ्यास केळा होता. त्यांनी 'भगवान बुद्ध 'धर्मानंदांचा ग्रंथ सिंहली भाषेत अनुवाद करून वेऊन तो सीलोन येथे प्रसिद्ध केला. शेवटच्या काळात धर्मानंद सेवाग्रामास होते त्या वेळी कोत्सल्यायन राष्ट्रभाषा प्रचार समितीचे मंत्री होते आणि त्याकरिता वर्षा येथे रहात असत. त्या वेळी ते एकमेकांस भेटत असत.

२०. धर्मानंदांच्या 'पार्श्वनायाचा चातुर्याम धर्म 'या ग्रंथास जोडलेस्या 'खरा समाजधर्म 'या लेखात, पा. ११.

२१. 'सरस्वती 'मासिक.

देती है कि शरीरसे और कुछ काम नहीं लिया सकता। हम इसका क्यों फिजूल मोह करे ? मैंने तुम्हे आज इसलिये बुलाया है। ये सारी स्थिति अच्छी तरह समझते हुये उपवास करके, देह छोड देने की मुझे निःसंकोच परवानगी दो।

'' धर्मानंदजींनीं पूज्य विनोबा, काकासाहेब, अन्य आश्रमवासीयांकडे चर्चा केली होती. तरीहि त्यांची ही कोण नम्रता आणि सहृदयता! माझ्यावर त्यांचा इतका कांहीं प्रभाव पड़ला की मी गहिंबरून तर गेलोंच, शिवाय मनांत विचार आला कीं, अशा प्रकारचा महान् अंतिम निर्णय घेण्यासाठीं माझ्यासारख्याच्या परवानगीची केवढी ही आस्था १... त्यांचा महाहि इतका विनतोड आणि बरोबर होता कीं, मलाहि त्यांना नाहीं म्हणणें जड गेलें. शेवटीं ते इतकेच म्हणाले कीं. ' यद्यपि मेरे खुदके निर्णय में मेरा पुरा विश्वास है । और बापूके आदेशसे मैंने उपास तोडभी दिये थे। फिरभी मैं नहीं चाहता हूं कि कोईभी आश्रमवासी या तुम्हारे जैसे मित्र ऐसा समझें की धर्मानंद तो हट्टी था ओर हठको मर गया। आप लोगोंके बीच आकर सबको समाधान करा के मुझे जो कुछ करना है करूंगा। अन्यथा मेरी तपस्यामें भी कुछ कम है ऐसा मैं समझ्ंगा। ' धर्मानंदांनीं सर्वोचा सल्ला घेतला, त्यांचा विजय झाला, त्यांना सर्वोची परवानगी मिळाली. " महात्मार्जीनी धर्मानंदांना सेवाग्रामास आपल्या आश्रमांत येऊन राहण्याचा जो आदेश दिला तो त्यांच्या प्रकृति-स्वास्थ्याच्याच दृष्टीनें. तेथें राहृन त्यांनीं योग्य मार्गदर्शनाखाळीं उपचार करून ध्यावे अशीच त्यांची इच्छा होती. त्यानुसार त्यांनी आपल्या आश्रमाचे त्या वेळचे व्यवस्थापक बलवन्तसिंहजी यांस- धर्मानंदांची व्यवस्था कशी ठेवावयाची, त्यांच्यावर उपचार कोणाकडून करून घ्यावयाचे— सर्व सूचना देऊन ठेवल्या होत्या.

१९४६ ची अखेर आणि १९४७ ची मुख्वात हा काळ भारतास कशा प्रकारचा गेला हे सर्वोसच ठाऊक आहे. स्वातंत्र्य जवळ थेऊन ठेपले होते. त्याच्या जन्मवेदनांनी सर्व देश हवालदील झाला होता. या वेळी पूर्व बंगाल आणि बिहार येथील शांतियात्रेत महात्माजी गुंतलेले होते. त्यात्च त्यांस दिल्लीत चालू असलेल्या वाटाघाटींत भाग घ्यावा लागत असे. तसेच, याच वेळी महात्माजींच्या मनाला दाख्य वेदना देणारा भारताच्या विभाजनाचा प्रश्नही उपस्थित झाला होता. अशा या मनःस्थितीत मुद्धा महात्माजी धर्मानंदांना विसरले नव्हते. त्यांचा बळवन्तसिंहजी, डॉ. शंकरन, वगैरेंशी धर्मानंदांबहल पत्रद्वारे विचारविनिमय चालूच होत. धर्मानंदांनाही त्यांची पत्रे येत. अशा प्रकारचे महात्माजींचे निख्यम सौहाद लाभलेले धर्मानंद, त्यांच्या इच्छेविख्द वागून आपला देहत्यागाचा हट्ट चालू ठेवतील असे समजणे चुकीचे आहे.

वर्ध्याचे सिन्हिल सर्जन डॉ. नर्मदाप्रसाद, आश्रमातील डॉ. वारडेकर आणि डॉ. शंकरन्, या सर्वोनी निरनिराळ्या प्रकारचे उपचार धर्मानंदांना केल्याची माहिती मिळते. आणि हे जवळ जवळ तीन महिने चालू होते. या उपचाराचा आपल्या प्रकृतीवर काहीच परिणाम होत नाही याची जाणीव अस्नही या गोष्टीस धर्मानंद सहकार्य देत होते हे त्यांचे कमलनयन बजाज यांच्याबरोजर झालेल्या संभाषणात्न दिस्न येते. २२ शेवटी उपचाराचा निखालस उपयोग होत नाही हे सिद्ध झाल्यावर त्यांनी उपोषणास सुस्वात केली. त्या वेळी महात्मार्जीच्या इच्छेनुसार आपण केलेल्या 'शांतिपूर्ण प्रयत्ना वहल धर्मानंद पुढील शब्दात स्पंटीकरण करतात:

"... बापूजीने मेरे उपर दया करने की लिए, मुझे उपवास से निवृत्त करने के लिए तार दी थी। मैंने उनकी प्रेरणा से पिछले २३ सितम्बर को अनशन छोड दिया और तबसे आज तक काफी दुःख पाया और अन्त में फिर बही अनशन करना पडा। लेकिन इस में बापूका तिनक भी दोष नहीं है, क्योंकि बापूजी ने सब दया भावसे ही किया था। इसमें मुझे जरा भी दुःख नहीं है, क्योंकि भगवान बुद्धने कहा है कि 'खन्ती परम तपो तितिक्खा।' [तितिक्षारूपी क्षमा ही परम तप है।]

"बापूजी की कृपा से मुझे इस तितिक्षा का अवसर मिटा । इसमें मेरी कसीटी हो गयी । मुझे जो खुजटी आती है उसे सहन करने में आनन्द मानता हूं । यह सब बापूजी की कृपा है । मेरी इस प्रकार की मृत्यु से बापूजी को आनन्द मानना चाहिये, क्योंकि उनका एक भक्त इस कसीटी में से गुजर रहा है और शानितपूर्वक प्रयत्न कर रहा है । अन्त के क्षण तक क्या होगा यह तो भगवान ही जाने ।" रिष्ठ

बलवन्तसिंहजींनी धमानंदांसंबंधी माहिती कळिवताना वरील त्यांचे म्हणणेही महात्मा-जींना कळवले. त्यास महात्माजींनी पाटणा येथून १६-५-१९४७ रोजी पुढील पत्र २४ पाठवले.

२२. या विषयासंबंधी जास्त स्पष्टीकरण मिळविण्याच्या उद्देशाने प्रस्तुत लेखकाने आश्रमाशी विनष्ठ संबंध असलेले बलवन्तिसहजी आणि चिमणलाल शहा (हे बलवन्तिसिंह यांच्या पूर्वी आश्रमाचे व्यवस्थापक होते) यांच्याशी पत्रव्यवहार केला होता. यात बलवन्तिसिंहजी म्हणतात: 'वर्घा के सिविल सर्जन श्री नरमदाप्रसाद ने भी उनका इलाज करनेका बहुतही प्रेमसे प्रयत्न किया था.' चिमणलाल याच विषयाची पुढील प्रमाणे माहिती देतात. 'डॉ. वारडेकर, डॉ. शंकर आदिने उनके उपचार भिन्तिपूर्वक किये. पू. गांधीजी, काकासाहब कालेलकर आदि समयसमय पर खबर करते रहे. करीब तीन महिनोंको उपचारसे जब खुजली कम नहीं होई— असह्य होती गयी— आखिर विनोबाजी के मार्गदर्शनसे आमरण उपवास का निर्णय हुवा. गांधीजीने भी निर्णय मान्य किया.'

२३, २४. बापू की छाया में : ले. बलवन्तसिंह, पान ३९०-३९१.

चि. बलवन्तसिंह,

तुम्हारा खत प्रार्थना के पहले लिखा हुआ मिला। कौशाम्बीजी का पढकर आनन्द होता है। साथ में उन के लिए खत रखता हूँ। मिलने तक देह होगा तो खत उन को दे देना या पढ़ा देना।

उनके आश्रम में रहने से आश्रम पवित्र होता है, इसमें मुझ को कोई शक नहीं है।

शंकरन् का खत इस के साथ है।

बापू के आशीर्वाद.

या सर्व गोष्टींवरून भारतीय आणि पाश्चात्य या दोन्ही प्रकारच्या उपाययोजना धर्मानंदांवर तीन महिने चालू होत्या आणि त्यांस धर्मानंदांचे पूर्ण सहकार्य मिळत होते, हे दिसून येते. तेव्हा त्यांनी उपाययोजना करून घेतली नाही, अथवा केवळ मोक्षप्राप्तीच्या उद्देशाने देहत्याग केला असे म्हणण्यात स्वारस्य नाही. अशा प्रकारच्या मोक्षावर त्यांचा विश्वास नव्हता. जैनांचा 'चातुर्याम धर्म ' त्यांस प्रिय होता, आणि 'चातुर्याम हेंच आमचें देवत, ' असे ते म्हणत आणि त्यानुसार वागत, एवटेच!

आता 'जगण्याची वृत्ती जी त्यांनी मागे खेचली ती पुन्हा दृढ होईना,' असे जे काकासाहेबांनी म्हटलेलें आहे ते मात्र विचार करण्यासारखे आहे. रोगी बरा होण्यासाठी औषघोपचार करून वेतो. पण त्याचबरोबर 'मी बरा होणारच ' असा त्याचा मनोभाव असला तर तो करीत असलेला औषघोपचार त्यास जास्त गुणावह होतो, असे मानस-शास्त्र मानते. महात्मार्जीच्या इच्छेस धर्मानंदांनी प्रामाणिकपणे साथ दिली नि औषघोप-चार करून घेतले, यात शंकाच नाही. पण या गोष्टीस त्यांच्या अंतर्मनाची [ Subconscious mind ] तितकीच उत्कट साथ मिळाडी नाही, असे होणे शक्य आहे. या-शिवाय कमलनयन बजाज, बलवन्तासिंहजी, यांच्याकडे त्यांनी वेळोवेळी काढलेल्या उदगारां-त्नही त्यांनी प्रकृती सुधारण्याची आशा सोहून दिली होती, असेच दिसून येते. प्रस्तुत लेखकास एवढेच दाखवून द्यावयाचे आहे की, त्यांनी 'देहत्यागाचा स्वीकारलेला मार्ग, ' मरणाकरिता मरण ' अशा प्रकारचा छहरीपणा नव्हता, परछोकात मिळावयाच्या फायद्या-करिता नन्हता, अथवा कोणाही सत्पुरुषाचे वरवरचे अनुकरण म्हणूनही नन्हता. तर त्यांस, सारे आयुष्य डोळ्यांपुढे ठेविलेली मानवी हिताची स्वीकृत भूमिका आपस्या देह-त्यागाने सिद्धीस न्यावयाची होती; आणि तो मार्ग त्यांनी आपली उपयुक्तता संपली, आपले पुढील आयुष्य म्हणजे स्वतःस कष्ट आणि समाजास भार याची जाणीव होताच, स्वीकारला.

## श्रमेते श्रजून

धर्मानंदांवर चाळ् असलेख्या उपचारांचा काहीच परिणाम होत नाही याची आता सर्वो-नाच जाणीव होऊन चुकली. अनशन हाच एक मार्ग आता राहिला. ता. ४-५-१९४७ रोजी विनोबार्जीच्या सछ्याने आपण वेत असलेला अल्पस्वल्प आहारही धर्मानंदांनी बंद केला. ही सर्व परिस्थिती महात्मार्जीना कळवण्यात आली होतीच. त्यांनी, "कौशाम्बीजी कुछ भी हजम नहीं कर सकते हैं तो भले पानी पर रहें। पानी न पी सके तो भले देह जाय। भीतरी शांति है तो सब कुछ है। फिर भी जैसे विनोबा कहें सो करो। यह सब उन्हें सुनाओ, " रूप या शब्दांत या गोष्टीस आपली मान्यता दिली.

जसजसे दिवस जाऊ लागले तसतसे धर्मानंदांचे शरीर क्षीण होत गेले. पण याचा परि-णाम मात्र त्यांच्या मनाच्या प्रसन्नतेवर आणि बुद्धीच्या तीव्रतेवर लेशमात्रही झाला नाही. ते मोठ्या आनंदाने प्रयाणाची तयारी करीत होते. बलवन्तसिंहजी म्हणतात, "अपनी मृत्युका दर्शन वे स्पष्ट रूपसे वैसे ही कर रहे थे, जैसे कोई सामने खडे हुये आदमी को देख सकता है।" र बलवन्तसिंहांना ते निरिनराळ्या सूचना करीत होते. निरिनराळ्या विषयांवर बोलत होते. एखादे बुद्धाचे वचन सांगृत त्याचा अर्थ समजावृन देत होते. आणि बलवन्तसिंह ते सर्व मोठ्या भक्तिभावाने लिहून घेत होते. असेच एकदा आपल्या ध्यानसाधनेचा अनुभव सांगताना धर्मानंद त्यांस म्हणाले:

" आज जो इतनी शांति का अनुभव मैं कर रहा हूं वह उस साधन का ही फल है । मनुष्य की परीक्षा मृत्यु के समय ही होती है । अगर उस की कुछ साधना सफल होगी तो उस समय उसके अवश्य ही काम आयेगी और वह शांति का अनुभव करता करता शरीर छोडेगा । " रूष

आक्ण केलेल्या योगाभ्यासाचाही अनुभव धर्मानंद त्यांस सांगत असत. एक दिवस 'आनापान 'या साधनेची माहिती त्यांस दिल्यानंतर, प्रत्यक्ष त्या दिवसांत ते या साधनेचा स्वतःकरिता कसा उपयोग करून वेत आहेत हे त्यांनी पुढील शब्दांत त्यांस सांगितले:

" रातको मुझे जरासी नींद आती है तब मेरा मुंह खुछ पडता है और जीम बिछकुछ सूख जाती है और ऊस पर कांटे खडे हो जाते हैं। जब एकाएक जागता हूं तब क्या करना और क्या नहीं करना उसका भी खयाछ नहीं रहता है। कछ परसोंसे उस आनापान भावनाकी मददसे इस कष्टके ऊपर काबू कर रहा हूं।

" उस भावना के वर्णन में यह कहा गया है कि जो यह भावना पूरी तौरसे करेगा वह अपना अंतिम खास भी जान सकेगा। उसका एक उदाहरण भी वहाँ [समाधि-मार्ग या धर्मानंदांनी छिहिलेख्या ग्रंथात] दिया है। लेकिन मेरा तो पूरा अभ्यास नहीं है। मैं नहीं जानता हूँ, अन्त क्या होगा।" रेट

२५, २६. 'बापूकी छाया में 'ः छे बलवन्तसिंह, पान ३८९.

२७, २८. 'बापूकी छाया में ': ले. बलवन्तसिंह, पाने ३९०, ३९६.

आपल्या अंत्यसंस्कारावर अत्यंत कमी खर्च व्हावा अशी त्यांची इच्छा होती. आपले शव झाकण्यासाठी नवीन कपडे आणू नका. आपल्या जुन्या कपड्यांचाच उपयोग करा, अशी त्यांनी सूचना देऊन ठेविली होती. तसेच दहनापेक्षा दफनाला कमी खर्च येत असेल तर दफन करा, पण हे महात्माजींच्या सल्त्याने होऊ द्या, असेही सांगून ठेवले होते। महात्माजींना याबद्दलचे सविस्तर पत्र गेल्यावर, महात्माजींनी त्यास पाठणाहून तारीख २०-५-१९४७ रोजी खालील उत्तर पाठवले रहा:

चि. बळवन्तसिंह,

तुम्हारा खत मिला है। इससे पहले कोई खत मिला नहीं है जिसमें कौशाम्बी जीके शरीरका मृत्युके बाद क्या करना यह पूछा हो।

लेकिन आज शंकरन् का खत है। उसमें सब विगतें दी हैं। कौशाम्बीजी आखिरका निर्णय हम पर छोडते हैं तो अग्निसंस्कार ही सबसे अच्छी क्रिया है। यह बात जगत-मान्य हो रही हैं। उसमें खर्च भी जादा नहीं है, न होना चाहिए। दफन करने में भी शास्त्रीय तरीकसे करें तो काफी खर्च होता है। बाकी चीजें तो उन्होंने लिखवाई है। पाली इरयादि के बारेमें उनका अमल होगा ही ऐसा उनको कहा जाय। मेरी उससे प्रार्थना है कि अब ऐसी बातोंको भूल जाय और अंतरध्यान होकर देह छूटना है तो छूटे। रहना है तो रहे। उनसे यह भी कहना कि पाली भाषा तो लंकामें सीखी जायगी। लेकिन बौद्ध धर्म सीखनेका क्षेत्र लंका है ऐसा मेरा दिल नहीं मानता। बौद्ध धर्मकी ऊपरी बात जाननेसे रहस्य का ज्ञान होता नहीं है।

बापू के आशीर्वाद

कमलनयन बजाज यांनी आपल्या रोवटच्या मेटीत धर्मानंदांकडे, ते घेण्यास तयार नसताही, एक हजार स्पये मेट म्हणून दिले होते. याचा उल्लेख मागे आला आहे. त्या रकमेचा उपयोग विद्यार्थ्यास लंकेस पाठवून त्यांस पाली भाषा आणि बौद्धज्ञान देण्यात करावा, असे धर्मानंदांनी महात्माजींना कळवले होते. त्याच विषयाचा उल्लेख महात्माजींनी वरील पत्रात केला आहे.

महात्माजींच्या वरील पत्रास धर्मानंदांनी खालील पत्र <sup>3°</sup> उत्तरादाखल पाठवले. त्यातील मजकूर महत्त्वाचा तर आहेच; पण २१ दिवस उपोषण केत्यावरही त्यांच्या बुद्धीच्या तीव्रतेत लेशमात्रही फरक पडला नव्हता, हे या पत्रात्न दिस्न येते. त्याची तारीख २५-५-१९४७ आहे.

" पू. बापूजी---

सादर प्रणाम । यदि श्री कमलनयन बजाज आग्रहसे मेरे ऊपर एक हजार

२९ 'बापूकी छाया में ': ले. बलवन्तसिंह, पाने ३९१-३९२. ३०. 'बापूकी छाया में ': ले. बलवन्तसिंह, पाने ३९२-३९३. स्मये का बोझा न छोड जाते तो स्मारक के बारे में मेरे दिलमें कोई विचार नहीं आता। पैसा आनेके बाद जो विचार मुझे स्झे, लिखवाये। लेकिन उसकी जरा भी चिन्ता नहीं है। मैं तो सर्व भार आपके ऊपर छोडकर संतुष्ट रहाता हूं। रातको आकाश देखकर बहुत सुख पाता हूँ। यह सब आपके आशीर्वादका ही सुफल समझता हूँ। सीलोनमें बौद्ध धर्मका रहस्य नहीं रहा है यह मैं भी जानता हूँ। उन लोगोंके साथ एक बरस रहकर मैंने बहुत अनुभव लिया है। लेकिन उनके साथ रहनेसे भगवान बुद्धके जमानेकी कुछ कुछ याद कर सकता था और उससे मुझे बहुत लाभ हुआ है! अभीतक उसकी यादसे बहुत आनंद मिलता है। बाकी सब भूल गया हूं। आम और नीम एक ही जमीनमें बढते हैं। लेकिन आम का फल अलग होता है, नीमका अलग।

"अशोक के शिलालेखोंका अर्थ अंग्रेज आनेसे पहले हम भूल गये थे। पाश्चात्य विद्वानों के प्रयत्नसे ही उनका अर्थ हम लोग समझ सके हैं। हमारे विद्वानोंने भी पाश्चात्योंका अनुकरण करके बहुत कुछ लिखा है। लेकिन अशोक राजाके अत्यंत सहृदय वचनों को पढकर कितने पंडितोंका हृदय कंपित होता होगा। इसलिए मेरा कहना है कि प्राचीन संस्कृत खंडहरोंमें मिल गया है तो भी सज्जन उससे बहुत सबक सीख सकते हैं।

अभी जो आदमी सीलोन जानेवाला है वह ऐसा भक्त थोडा ही हो सकता हैं ? वह यहांकी डिग्री लेकर वहाँ सिर्फ ज्ञान बढाने के लिए जायगा। तो भी हमारा कर्तव्य है की उसका गुजारा वहाँ पर अच्छी तरहसे चल सके इसलिए काटळांट न करके उसके गुजारेके लिए काफी पैसा मिलना चाहिए। आजकल जो शिक्षायंत्र चल रहा है उसके जो फायदा उटा सकते हैं वह उटाना चाहिए।

> भवदीय धर्मानंद कौशाम्बी

वरील पत्रात त्यांनी आपल्या प्रकृतीसंबंधीचा एकाही शब्दाने उल्लेख केलेला नाही है लक्षात ग्रेणासारखे आहे. हे पत्र त्यांनी लिहिले त्याच्या दोनच दिवसांपूर्वी आश्रमाच्या शेतात वोदण्यात आलेल्या विहिरीचे उद्घाटन धर्मानंदांच्या हस्ते झाले होते. आपल्या लहान ग्यातच शेतीच्या व्यवसायाचे ज्ञान धर्मानंदांनी संपादन केले होते. त्या वेळी अशा विहिरी वोदण्याची वगैरे कामे त्यांनी करून घेतली होती. अशा गोष्टीची त्यांस फार आस्था असल्याचे त्यांच्याशी बोल्ला बोल्ला बल्वंतसिंह यांना कळून आले होते. त्याच वेळी या विहिरीचे उद्घाटन धर्मानंदांच्या इस्ते करावयाचे असे बल्वन्तसिंह यांनी मनाशी ठरवले होते. क्या आता अशा कमजोर स्थितीत हे कसे शक्य होईल हा प्रश्न बल्वन्तसिंह गांच्यापुढे उपस्थित झाला होता. क्या धर्मानंदांनीच स्वतः उत्साह दाखवल्यामुळे स्ट्रेचर वरून त्यांस तेथे नेकन हा उद्घाटनाचा कार्यक्रम करण्यात आला. त्याच वेळी या

विहिरीचे नाव 'कौशाम्बी-कूप ' असे ठेवण्यात आले. आणि त्यांच्या निर्वाणानंतर या विहिरीवर खालील स्मृतिपत्र खोदलेला दगड बसविण्यात आला.

> " जिनका सिल्लं सा निर्मल जीवन था ४ मईसे आमरण उपवास द्वारा आमंत्रित मृत्युदेवको अतिथिवत् क्षणभर विश्रामके लिए छोड जिन्होंने २२ मईको जीवनके इस सनातन स्रोत को आशीर्वाद दिया, ऊन श्री धर्मानंदजी कौशाम्बीकी पावन स्मृतिमें । <sup>39</sup>

आदर्श मृत्यू

धर्मानंदांच्या निर्वाणाच्या पहिल्या दिवशी घडलेल्या घटनेचे वर्णन करताना बळवन्तसिंहजी म्हणतात:

"आश्रमके ११ सालके जीवनमें कौशाम्बीजीकी मृत्यु पहिली मृत्यु थी। एसी आदर्श मृत्यु मैंने अपने जीवनमें कभी नहीं देखी। वे रातको अपने पास सोनेको मुझे कभी नहीं कहते थे। लेकिन मृत्युकी पहिली रातको मुझसे कहने लगे 'आज तुम मेरे पास ही सोओ। रातको बारह बजे जब चंद्र सिरपर आयेगा तब मेरी मृत्यु होना संभय है।" <sup>32</sup>

ही गोष्ट ता. ३ जूनची. वरील सूचना करूनच ते थांबले नव्हते. आपस्या दहनाच्या वेळी नवीन कापड आणावयाचे नाही, जुनेच कपडे वापरावयाचे, याची आठवण आणखी एकदा करण्यास ते या वेळीही विसरले नव्हते. आपले सर्व सामान त्यांनी पूर्वीच आश्रमास देऊन टाकले होते. त्यातील फक्त आपले एक घड्याळ, आपल्या निर्वाणानंतर आपल्या मुलास देण्यासाठी वेगळे ठेवण्यास त्यांनी सांगितले होते. आपल्या मुलांनी या दिवसांत आपणास भेटण्यास येऊ नये असे त्यांनी पूर्वीच सांगून ठेविले होते. त्यांचे राहून राहून आश्रमात फोन येत असत. या अशा प्रसंगी त्यांस भेटावे, त्यांच्या रोजारी असावे, असे त्यांस वाटणे साहजिकच होते. पण धर्मानंदांनी आपला आग्रह सोडला नाही. अशा प्रसंगी होणारे भावनिक उद्धावन त्यांस टाळावयाचे होते.

त्या रात्री बारा वाजेपर्यंत बलवन्तसिंहजी त्यांच्या खोलीत जागत बसले होते. बारा वाजल्यानंतर 'आतां कांहीं मी जात नाहीं, तुम्ही जाऊन झोंपा, ' असे धर्मानंदांनी त्यांस सांगितले. दुसऱ्या दिवशी सकाळी ज्या वेळी ते धर्मानंदांच्या खोलीत गेले, त्या वेळी ते फार प्रसन्न मनःस्थितीत असल्याचे त्यांस दिसून आले. हा ता. ४ जून चा दिवस. या दिवशी दुपारचे बारा वाजण्यापूर्वी काही वेळ काकासाहेब कालेलकर त्यांस मेटून गेले होते. ते त्याच दिवशी बाहेरगावाहून सेवाग्रामास आले होते.

बरोबर बारा वाजता 'आपली आता जाण्याची तयारी झाली, ' असल्याचे धर्मानंदांनी बलवंतिसंहजींना सांगितले. बारा वाजल्यापासून अडीच वाजण्याच्या काही घटकांपूर्वीपर्वेत धर्मानंद त्यांच्याशी काही ना काही बोलत होते. या प्रसंगाचे वर्णन बलवन्तिसंहजींनी पुढीलप्रमाणे केले आहे:

"दो बजे थोडा पानी लिया और मकानके सब दरवाजे खोलनेके लिए कहा, मानो उनको ऐसा प्रतीत हो रहा हो कि कोई उनको लेनेके लिए आया है, अथवा उनके जानेके लिए दरवाजे खोल देने चाहिये। इस प्रकारसे वे कभी दरवाजे नहीं खुलवाते थे। धीरे धीरे शरीर शिथिल होता गया और टीक रा। बजे वे शांत हो गये। उनका अंतका सांस निकलने और सावधानीसे बात करनेके बीचमें बेहोशीका अंतर दश मिनटसे ज्यादा नहीं रहा। "33

झाले! अशा प्रकारे शांत नि प्रसन्नपणे धर्मानंदांनी या जगाचा निरोप घेतला! बल्वन्तसिंहजींच्या शब्दात सांगावयाचे म्हणजे, " जितना भन्य कोशाम्बीजीका जीवन था, वैसी ही भव्य उनकी मृत्यु हुई!"

याच दिवशी संध्याकाळी पाच बाजता आश्रमासमोरच्या टेकडीवर धर्मानंदांच्या शरीरावर अग्निसंस्कार करण्यात आला. या प्रसंगी विनोबाजी, काकासाहेब कालेलकर आणि आश्रमातील सर्व लहान—थोर मंडळी हजर होती. ही सर्व बातमी लगेच बलवन्त-सिंहजींनी महात्माजींना कळविली. दिल्ली येथे ता. ५–६–१९४७ रोजी आपत्या प्रार्थना-प्रवचनाच्या वेळी महात्माजींनी काढलेले धर्मानंदांसंबंधीचे खद्गार प्रस्तुत ग्रंथाच्या सुक्वातीस देण्यात आले आहेत.

३१, ३२. ' बापूकी छायामें ': ले. बलवन्तसिंह, पाने ३९७, ३९५.

३३. ' बापूकी छायामें ': ले. बलबन्तसिंह, पा. ३९७.